# IRENICVM AMATORIBUS VERITATIS ET

PACIS IN ECCLE-SIA SCOTICANA.

Prece & studio
Ioannis Forbesij, S. S. Theologia Dostoris, & ejusdem
Prosessoris in Academia Aberdoniens.

Veritatem & pacem diligite.

7.5.40

1 Pet. 3.15.16.

Sitis parati semper ad respondendum cuilibet petenti rationem ejus spei que in vobis est, cum lenitate & reverentia, conscientiam habentes bonam, &c.

Hieron in Epift ad Rusticum monachum. Veritas angulos non amat, nec quærit susurrones.

August. Epist. 109. Cum dilectione hominum, & odio vitiorum.

Editio secunda.

ABERDONIA, Excudebat Edvardus Rabanus. Cum Privilegio, 1636

# AMAIORIBES



519:08



# REVERENDISSIMO, IN CHRISTO, PATRI PATRICIO

MISERATIONE DIVI-

NA EPISCOPO ABER-DONIENSI:

CELLARIO & INSTAURATORI:

Domino & Parenti meo honorandissimo, Salutem in DOMINO.

REVERENDISSIME PATER,



Uasdam de receptis ritibus Aportas Frater quidam combresbyter ad tenuitatem meam scriptas misit, enixè rogans ut titubanti succurrerem. Quod quia sincero addiscenda Veritatis & tranquillanda conscientia studio facere videbatur, proti-

nus ei (invocato priùs serla ac supplice prece Nomine Do-MINI) de propositis Aporiis breviter rescripsi. Autor verd mihi exstitit reverentia tua, ut nonnulla in aliorum etiam utilitate enucleatius explicarem. Quam parum mihi ab ordinariis laboriofæ professionis studiis suppetat otii, neg. latet prudentia tua, & probe norunt reverendi collegæ mei. & ornatifimi auditores. Ego tamen parendi certus (justis enim tuis mandatis inobsequens esse non debui) opportunitatem anniversariæ cessationis abexercitamentis Academicis præstolabar. Accedebat interim studiosoru nostroru, nondum ufqueadeo in hoc quaftionum genere exercitatorum, indefessa effligitatio: & aliojum criam piorum hortamenta neutiquam contempenda. In primis verò (ficut de IACOBI Patriarchæ erga RACHELEM affectu legimus) hoc mihi impositu onus allevabat amor veritatis & pacis in domo DEI: in laude gloriæ gratiæ benignissimi Patris luminum, à quo omnis donatio bona & omne donu perfectum supernè descendit. Accipe, igitur, præsul religiosissime, qui veritatis semper & pacis in hac CHRISTI Ecclesia fidelissimus propagator, & constantissimus fœlicissimusq; propugnator, per DEI gratiam, exflitifi, accipe, confueta mentis & frontis serenitate, hanc qualemcung. veritati & paci dicatam lucubratiunculam. Qua si perspicasissima tua probabitur pietati, spero cam veritatis & pacis amatoribus non displicituram. Ipse aute DEVS veritatis & pacis nos omnes san ctificet in sua veritate: & afflictæ sue Ecclesiæ pacem per DOMINUM NOSTRUM IESUM CHRISTUM semperomni modo misericorditer largiatur. Ide reverentiam tuam Ecclesia sua & nobis qua diutissimè incolumem tucatur. Vale antifics verè fancte, Pater honorandiffime: &, quod facis, nos ama, sandisq; tuis precibus pastoralibus paternisq; DEO commenda. Dat. ABERDON IE, die primo lanuarii, anno DOMINI millesimo sexcentesimo vigesimo nono.

> Reverendissima Pietatis tua, cum in carne, ; tum in DOMINO, obsequentissimus filius,

# ながながながながながながなが

### AVTOR LECTORI



HARITAS Patiens eft, benigna eft; non irritatur, non cogitat malum, omnia fuffert, omnia credit, omnia sperat, omnia fuftinet. HAC jubente filentium din tennimus: sperabamus enim fore, ut absque ulteriori disputationum conflittu diffenfiuncule nostre fonte evanescerent. At prater opinionem accidit, per prodi-

giofam quorundam intemperiem, nt ignis ille difcordia, quem fub fimulate amicitie dolofo cinere occultabant, tanta nuper eruperit vebementia, ut ejufdem imperio CHARITATIS, que non gaudet de injustitia, congaudet aurem veritati, necesse babuerimus confestim accurrere, aquam portantes, è flumine veritatis baustam, ad restinguendum publicum incendium : ne vel Ecclesiam DE1 prodere, vel de ea desperare videremur. Hinc opusculi bujus deproperatio. Te verd, Lector, bortor in DOMINO, ut ad bujus IRENICI lectionem te accingens, ante omnia pectus ipfe tuum corava DEO examines, & ferio cogites Cvjvs SIS SPIRITVS. Nam Luc. 9. derifor quarit fapientiam, & non invenit: at fcientia intelli- Prov. 14. genti eft facilis. Si quis voluerit facere voluntatemejus, cog- Ioan, 7. noscet de doctrina, utrum ex D z o sit, an ego à meipso loquar: ait Dom I N vs in Evangelio. Lege vel audi, prinfquam judices; probe intellige, antequam fententiam feras: ne forte veritatem damnes, & cum DE o pugnare comperiaris. Quid temeraris Ad, s.: censoribus respondeamus suo nos exemplo docuit Dom 1 NVs, dicens injusto percufferi; Si male loquitus fum, teftare de malo; Tom. 18. sin bene, cur me cædis? Interea non sum immemor fragilitatis bumana, neque mea tenuitatis fum nefcins : fi quid igitur reprabendendum existimes, banc tantum à te postulo equisimam conditionem, att perficuas & folidas censura tua proferas rationes; & docilem inve-

mies: Non enim pollumns quicqua adversus veritate; sed pro 2, Cor, 13.

veritate. Ne tamen mibi pro demonstratione obtrudas conscientie sua perperam fortaßis informata dictamen : postulo enim ulteriorem probationem, qua mibi ostendas rette informatam effe istam tuam conscientiam. Neque pro idoneis argumentis recipio inverecundas affertiones, fremebundos gemitus, repandos in calum oculos, temerarias exegrationes, frivolas tricationes, temulentas popinarum nanias,iznavum & agrestem contemptum illino quod vel non intelligas, vel refellere non queas. Istas ego & fimiles offucias nibil moror : neque eis quifquam movebitur cordatus, veritatis faa g falutis non incuriofus, Sed res cum re, ratio cum ratione apposite & fobrie conferatur : ponantur in medie Scripture facra, & inde argumenta congrua depromamus, confulamus etiam catbolicam autiquitatem, interrogemus reformatas Ecclesias, ad. vocemme rectam rationem: fic enim facilior erit diffensionum compofitio, fi prius de principiis & argumentorum locis inter nos conveniat. Deinde deponamus omnem malitiam, & omnem dolum, & simulationes, G invidentias, & omner detractiones; &, ut modo nati infantes, lac illud fermonis fincerum expetamus, ut per illud adolefcamus. Ne imitemureos, qui VOLVNT ID VERVM ESSE QUOD CRE-DVNT, AT NOLVNT ID CREDERE QUOD VERVM Est. Isti volentes ig norant; nolunt fanari; amant tenebras; diligunt mortem. Nos autem non tenebrarum fed lucis filis, unanimes, pari pelloris candore, pari veritatis amore, pari juftitia fiti, veritatem queramus, pacem perfequamur. Dabit Devs unaumitati credentium petitam fapientiam : dabit neceffariam fcientiam : dabit fervare uni tatem firitus in vinculo pacis. Sit cor nostrum perfectum in statutis ejus, & pudare non afficiemur. Non abblandiamur vitiis nostris, fed quicquid vel in alsis, vel in nobis ipfis Deo exofum eft, id perfecto odio profequamur : qui amat agrotantem, edit morbum; qui fanare valt febricitantem, persequitur febrim. Abnegemus nos ipsos, ut CHRI-S T V M. qui Veritas eft, expediti fequamur. Quid tibi proderit, fi ego errerituo parcam? Num propterentibi parcet D E v S? Imo, ut bominem liberem, & ad DE I pacem, cum debita lenitate, & necessaria severitate, cum adducam, debeo non parcere Diaboli laqueo quo bomo captivas tenetur. Non pervenitur ad veram pacem, mfs per veritatis viam. Es fola fida pax eft, que veritatis eft, que CHRI-STI eft. Neceffe igitur babui errores oppugnare, veritatem vindi-

GAYE.

1. Pet. 3,

2, Pet. 3. Ioan 3. & 5. Prov. 8.

1. Pet 3. Matth. 8. Iacob. 1. Pfal. 119.80.

2. Tim. 2. Tit. 1. & 2. Ind. 23. Vide lib. 2. cap. 20. part. 2. Num. 11. 12 23. 14. & cap. eare, ut bac meum opusulum esse posset bominibus verè trenieum. Porro, candide Lector, quo magui inostenso cursu progrediaris, poteniis, si libet, inspicere indicem sphalmatum Typographicorum; & qua visam fuerit, pro tha bamanitate, corrigere. Vale: & pro nobisora. Quod debita Charitatis officium mutud inter nos debemus. Devs nobis inspiret amorem veritatis & pacis: & gressus nostros in veritatis & pacis viam dirigat: ut ad perfectam aterna pacis fruitionem, eo perducente, tandem perveniamus, per Domino nostrum lesva Christym, cui cum Patre & Spiritus sancio, sit bonor & gloria, in sacula saculorum. Amen.



# TÉCHENCHENCHENCH

# QVÆ DVOBVS LIBRIS

### HUIUS IRENICI CONTI-

LAS & APORIAS.

Liber primus exhibet pacificam ad Aporias refponsionem, interspersis etiam aliis.

### Ejus sunt Capita quatuordecim,

| CAP. |                                                                            |
|------|----------------------------------------------------------------------------|
| I. A | D quatuor primas Aporias : de Geniculatione in facra Cona . PAG. 13        |
| F    | facra Coena . PAG. 13                                                      |
| H.   | Ad quintam Aporiam: de Mensa Dominica. 19                                  |
|      | Ad sextam Aporiam: de communione inter populum:                            |
|      | ubi de patina et distributione Panis. 21                                   |
| IV   | Ad feptimam Aporiam: de exemplo CHRTSTS                                    |
|      |                                                                            |
| 17   | et Apostolorum. 22.<br>Incipit responsio ad octavam Aporiam: ubi de neces- |
| v.   | Incipir reiponito ad octavam aportam: uoi de necel-                        |
| 0    | firate obedientie, et de aquitate decreti PER-                             |
|      | THENSIS, ad quam demonstrandam adferun-                                    |
|      | tur rationes ab intuitu Regis articulos proponen-                          |
| 100  | tis.                                                                       |
| VI.  |                                                                            |
| VII. | Synodum rerum ipfarum intuitu recte judicaffe: ubi                         |
|      | de ipsis quinque Articulis sigillatim disseritur : et                      |
|      | explicatur quaftio, An res fir abjicienda propter                          |
| 1.   | abufum . Et , de gestu mensali . 39                                        |
| VIII | Ludicii Synodici rationes justa ac idonez ex intuita                       |
|      | Ecclefiz Scoticana: ubi refiftences con-                                   |
|      | vincuntur schismaris. 46                                                   |
| **   |                                                                            |
| TY.  | De juramento à Scotis præstito, Anno 90.                                   |
| 2.   | MINI 1581: ubi oftenditur resistentes Fra-                                 |

|       | tres elle desertores et transgressores illius jura-<br>menti. PAC. 40                                                                                  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| X.    | Ad secundam partem Aporiz octavz: Num muta-<br>tioni jam facte resistere liceat. Vbi de offensio-                                                      |
|       | ne infirmorum: de hostium ludibrio : et, de ob-<br>jectione levitatis, et idololatriz, et reditus ad ritus                                             |
| x r.  | Papisticos.  Ad terriam partem Aporiz octavz: de necessitate et libertate, et colerancia mutua.                                                        |
| XII.  | Ad Aporian nonam : de actuum quorundam in-<br>differentia. Vbi præfens geniculandi necossitas                                                          |
|       | etiam de jure divino subditis incumbens demon-<br>firatur, etiamfi hie gestus secundum suam spe-<br>ciem sit res indisferens.                          |
| KIII. | Proponitur et explicatur quastio de necessitate et indisferentia individuorum actuum: et probatur non omnem actum individuum, ex deliberativa          |
| 0.0   | voluntate procedentem, esse vel factu vel omissa<br>necessarium: etiamsi necesse sit legaliter, at om-<br>aem actum hominis, ex deliberativa voluntate |
| b .ou | procedentem, bonitas aliqua concomitetur. Vbi<br>de miferia corum, qui falubribus Ecclesia decre-                                                      |
| d sur | tis, per obstinatum conscientiz errorem, pertinaciter resistunt.                                                                                       |

XIV. Respondetur ad argumenta contra rerum indifferensiam proposita. 86

entes ade universabilitation de recht title

noti 1117

## PARTATANA MARAMANA

### LIBER SECUNDUS TESTIMO.

nia exhibet Ecclesiatum Reformatarum, & Scriptorum Ecclesiasticorum, de præmissis aliisa Articulis & Quastionibus. Vna cum pleniore dissertatione de politia Episcopali: & aliis quibusdam dissertationibus.

Adjectis etiam Antiquitatis Testimoniis .

Quorum omnium notitia multum conducit ad hanc pacificationem quam sucereintendimus, & seriu supplicationibus à DEO pacis flagitamus, & ex immensa ejus indulgentia speramus.

### Hujus Libri sunt Capita vigintiquinque.

1. E S & quassam res etiam circa cultum divinum medias.

PAG. 94

11. Publicu în rebus mediis ordine esse encessarium. 93

11. Libertas & potestas Ecclesiarum determinandi de praxi in mediis: & necessitas singulis incumbens parendi statutis Ecclesia in talibus.

96

1V. Conditiones tenenda et cavenda in Constitutioninibus Ecclesiasticis quibus teneamur obedire in usu rerum mediarum: ubi et de prudenti retentione quarundam rerum, quarum pracessit abusus.

V. Error necessiratis aut immutabilitatis, de rebus mediis cavendus: ubi etiam de quibusdam justis causis mutandi vel abrogandi ritum aut consuetudinem. 105

VI. Diversos esse posse ritus medios salva sidei et charitatis compage in diversis Ecclesiis: aut etiam in eade Ecclesia, pro temporum, aliarum circumstantiarum varictate. Neque Ecclesiam unius temporis aut loci teneri alterius constitutione aut cosuetudine in talibus. Salva tame uniformitate unius ejusdem q. particularis Ecclesia eodem tempore. (De qua Cap. sequenti.) 109
VII. Non

| VII. Non fas esse cuiquam recedere à recep<br>tudine, aut constitutione, aut cam mutare  | fuo arbi- |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| tratu: fervandam autem elle in una,                                                      | ademáne   |
| particulari Ecclesia uniformitatem . 1                                                   | ræfertim  |
| fi diversitas diftractionem , aut offensie                                               |           |
| riat .                                                                                   | 115       |
|                                                                                          |           |
| mutatione confuetudinis, et rerum media                                                  | rum, om-  |
| nemque contentionem, de rebus mediis.                                                    |           |
| IX. De recto ulu libertatis Christiana, in r                                             | ebus me-  |
| diis.                                                                                    | 122       |
| X. De officio et potestate Magistratus civ<br>cares Ecclesiasticas, cique debita in tali |           |
| dientia .                                                                                | 123       |
| XI. De jure prælidentiæ, et regiminis Epi                                                |           |
| Vbi etiam de ordinatione Ministrorum, de                                                 |           |
| piscopis, de Sacerdotibus, et Sacrificio N                                               |           |
| Classium Presbycerialium Moderatoribus                                                   |           |
|                                                                                          |           |
| chi-episcopis, et Patriarchis, de Papa F                                                 |           |
| No, De Doctoribus.                                                                       | 129       |
| XII. De porestate excommunicandi.                                                        | 311       |
| III. Decerta Precum et Catechismi, et Rie                                                |           |
| clesiasticorum, forma publica habenda et                                                 | præscri-  |
| benda.                                                                                   | 312       |
| IV. De Concione, five Exhortatione Funeb                                                 | Ri. 313   |
| X V. De Baptilmo in privatis locis. Irem , D                                             |           |
| tibus Apostararum et excommunicatorum                                                    |           |
| VI. De Cœna Domini : Vbi                                                                 | 3.4       |
| 1. De regula institutionis.                                                              | 41-       |
| 2. De menía.                                                                             | 317       |
|                                                                                          | 318       |
| 3. De dispensatione & dispensator                                                        |           |
| Cœnæ.                                                                                    | ibidem    |
| 4. De reverentia & gesta accipient                                                       | s Sacra-  |
| mentum S. Conce, ubi de gestu Euc                                                        | haristico |
| & mensali, & contra adorationem Sa                                                       | cramen-   |
| ti & Transsubstantiationem.                                                              | 320       |
| A 4                                                                                      | 5.DC      |

## INDEX.

| 5. De Pane Azymo, aut Fermentato; mult              | ilque<br>Cœ- |
|-----------------------------------------------------|--------------|
| gover für ganden amen en'e in ie \$4 cademous       | 359          |
| 6.De frequenti communicatione.                      |              |
|                                                     | ead-         |
| judicatorum.                                        | 364          |
| XVII. De impositione manuum Catechumenis.           |              |
|                                                     | 368          |
|                                                     | 373          |
| XIX. De Schismate.                                  | 377          |
| XX. De Scandalo. Vbi etiam de vera National         |              |
| clesia Scotica; & rursum de Schisma                 |              |
| de Synodo PERTHENSI; de nupera pe                   |              |
| ne; de contemnendo cujuscunque hominis              | schif-       |
| matici exemplo : non permittendum ut quif           |              |
| Ecclesiam DE I lacerer impune: de officio           | Din-         |
| dentis monitoris: non elle afficiendas molefi       | ia au-       |
| res regias, contempto ordine Ecclesiastico .        |              |
| omnia habentut in Capite de Scandalo.               | 403          |
|                                                     |              |
| XXI. De Die lejunii.                                | 449          |
| XXII. De recitatione Orationis DO MINICE.           | 452          |
| XXIII. Occurrendum est erroribus, & fieri debet err | orum         |
| abjuratio.                                          | 454          |
| XXIV. Contra juramentum dolosum +                   | 457          |
| XXV. De Synodorum utilitate & necessitate.          | 459          |
| CONCLYSIO HVIVS IRENICI.                            | 463          |





# A P O R PAE

AB A. L.

### APOR. I.



E I I G I O S è adorare coram creatura precibus antegressis, &c. Consecrata, significatione sacrà, citra speciale CHRISTI mandatum; Idololatria videtur: at coram pane, &c. geniculari, est religiosè, &c.

ut patet. Ergo. Probatur major: Coram serpente aneo, cruce, Imaginibus, reliquiis, &c. Ergo ita inomnibus. Aut afferatur instantia preserquam quod est in questione. Dices: Coram pane, &c. quidem, at non panem. Contra I.

11. Quo pratextu palliare se potest quevis Idololatria videtur actus hujus nulium patrocinium esse: at hoc pratextu, c. ut patet: Causabitur enim Idololatra: coram Imagine, non Imaginem: coram Cruce, non Crucem. Ergo. Contra 2.

III. Omne secundum DEI judicium quale est, revera tale est; at secundum ejus judicium, actui externo coram creatura ejusmodi, conformis est intentio, & ex illo de bac,

Ifa. 44. 17.

de hac, sententia serenda, non contra: adeo nempe ut intentio (quocung, sibi commento cultor abblandiatur) in aliud nihil dirigatur, quam in illud coram quo externa corporeag, veneratio est. Negat DEVS sibi dici, Tu Pater meus cs, &c. sed imagini ipsi: ergo, &c. ex DEI sententia, non tantum coram pane, sed & eo ipso panem, &c.

IV. Si aliquo modo circa panem (panem, inquam, consideratione manentem & solitarium, &c.) committi possit idololatria; sit vero nullus alius modus vel possibilis, vel manifestior saltem, hoc modo committi videtur, at utrumque prius est verum. aut ostendatur alius modus,

dec. Ergo.

V. Prorsus evertitur usus mensa: quam, penituu inutilem, panem vinum ja circumferente ministro, Seniorum (quos vocamus) uno, amoveri interea & tolli nihil prohiberet. Ergo aut mensa ad cænam hanc non requiritur.

VI. Ex parte, quantum ad panem, inter populum eidem mense accumbentem tollitur communio: siquidem nullus in candem patinam imponit manum, nullus alteri quicquam porrigit, &c. Ergo.

VII. Omitto exemplum CHRISTI, & Apo-

folorum morem patrium retinentium, &c. Ergo.

VIII. Sed fac gestum hunc indisferentem esse: Igitur. 1. Aut mutatio non suit facienda novitas, invehenda, aut bonum quoddam monstrandum, quod malum mutationem sequens, vel superet vel saltem aquet, at hoc non
potest ostendi. 2. Quin mutationi jam sacta merito tamen adhuc resistendum, quia alioquin insirmiores offendimus, hostibus ludibrium debemus levitatem, Idololatriam
suggilantibus, & animos addimus ad eorum ritus relapsi.
3. Hoc ipso quod indisferens ponatur, obtrudi atque urgeri

non potest, ut necessarius: cum potius resejusmoditolerantiammutuam, & plenam, quod vel judicium vel usum judicio semper consormem spectat, postulent libertatem.

IX. Quorundam musitationem potius quam ingenuam (si quid in cerebri) animi sententiam adjungere libet, nullum esse actum indisserentem. Cujus Paradoxi funt ha rationes. 1. Omnis actio est bona vel mala; ergo nulla indifferens, Probatur Antecedens: Omnis actio que bonitatis circumstantias omnes habet, vel que aliqua destituitur, est vel bona vel mala, At omnis actio vel bonitatis circumstantias, &c. Ergo. In hoc Argumentum incidit Ambr. Catharinus, in Synodo Trid. innixus au-Etoritati D. Thoma. 2. Que actio regitur ratione, prudentia, deliberatione, vel non regitur, ea est vel bona vel mala, At omnis actio hominis rationalis, prudentis, Christiani ratione, &c. regitur vel contra. Frgo. 3. Quelis est finis proximus talis actio, hac enim ab illo pracipue Specificatur. Omnu finis pracise est bonus, Ergo. &c. 4.0mnis actio capax bonitatis vel malitia ( ut ita dicam ) ea, si secundum DEI voluntatem optimam fiat, bona est: & si bona non est, saltem ut bona esset convenientius est magisque expedit: At omnis actio est capax bonitatis, Oc. Ergo.



was a reliable in this case and all forces sent and the state of the sent of polices and sent from and the second of the second o The state of the s He as major windows by the real way are no purpose and pro a borndon to con of the second of the second of the second of samble that on and he did to had to be Contract of the second The state of the state of the state of the the state of the s 0.505



# IRENICI

LIBER PRIMUS.

Exhibens pacificam responsionem ad memoratas Aporias:

Interspersis etiam aliis ad rem præsentem pertinentibus.

CAPVT I.

De Geniculatione in Sacra Cœna.

Respondetur ad majorem Propositionem prima Aporia, usque ad 5. 9. Respondetur ad ejusdem minorem , 9.9. ad secundam Aporiam respondetur §. 10, ad tertiam, §. 11. ad quartam, §. 12.



D primi Argumenti majorem Propositionem. 1. Supervacua & inutilis est limitatio ifta per diftinctionem rerum con- politionem secratarum à rebus non consecratis, nam ad idololatriam nihil intereft, fitne creatura

Ad prima Aporiz promajorem.

consecrata, quæ adoratur, an non consecrata; five sacram habeat fignificationem, five non habear. Nam honoris foli DE O. debiti translatio ad quamcunque rem quæ non est natura D E V S, sive etiam ad quodcunque figmentum,

idololatria eft. 2. Inanis eft & altera restrictio, nempe, Citra speciale Mandatum : Nam idololatria, seu honoris soli DEO debiti translatio aliorfum, vel ex parte, vel in totum, est actus ita intrinsece malus, & à malitia morali inseparabilis, & legi aterna necessario repugnans, ut eum DEVS prohibeat quidem, at nunquam possit mandare, quia non potest abnegare seipsum . Et teftatus eft fe honorem suum non concellurum alteri Efa. 42. 11. ficut igitur inanis effet limitatio fi quis diceret, non licere blasphemare, aut sumere Nomen DEI in vanum, aut alienum torum adulterio polluere, aut mentiri citra specjale D E I mandatum; quia nihil istorum DEVS ullo mandato unquam jubere porest : ita etiam de actu aliquo in seidololatrico. funt actuum genera de quibus non est quærendum aut exspectandum speciale DEI mandatum: nempe, Actus ita intrinfece mali ut fint simpliciter indispensabiles, in quo actuum genere est idololatria: Item actus medii, qui neque imperantur, neque prohibentur, in quo genere funt ritus quidam Ecclesiastici pro circumstantiis mutabiles. Est tertium quoddam genus actuum qui lege generali prohibiti funt, ita tamen ut actum semota malitia pracipere possit DEVS præcepto speciali, ut patet ex lege Leviratus, & ex mandato quo juffus est Abraham mactare filium fuum; & quo justi Ifraelita spoliare Agyptios .

II. Majoris igitur iftius Propolitionis vis tota huc redit, Religiose adorare coram mera aliqua creatura, I dololatria vide-

tur .

III. Certe non solum videtur sed revera est idololatria religiosam adorationem transferre in meram creaturam. Propositio igitur sic erit confirmanda; Transferre religiosam adorationem in meram creaturam est idololatria: at religiose adorare coram mera creatura est transferre religiosam adorationem in meram creaturam; Ergo, religiose adorare coram mera ereatura, est idololatria.

IV. Si aliquis excipiat non affirmari în propositione illa quod sit idololatria, sed tantum dici quod idololatria videatur: facile occurritur; nam si reste sentientibus videatur idololat idololatria, haud dubie est idololatria. Si autem errantibus tantummodo videatur idololatria, nec sit tamen, corrigendus ac relinquendus est error , mentesque melius informandæ. Proposicio igitur illa, si ullarum sie virium, est intelligenda per affirmationem absolutam, viz. quod sit Idololatria.

V. Sin autem dicas multa sæpe in se non mala, relinquenda tamen & omittenda elle propter speciem mali, ne infirmis ponatur scandalum, concedo equidem in rebus indifferentibus, si sie scandalum datum, ut loquuntur, & non tantummodo acceptum. At Idololatria non est res indifferens, sed simpliciter prohibita: ita autem argumentaris contra Geniculationem in facra Cona ac si effet Idololatria, non autem res indifferens. Nam fi fit res indifferens, quid dubitamus debitam Ecclesia eam prascribenti reverentiam exhibere ? Quum absit omnis superstitio, neque ullum hinc libertati Christiana existat prajudicium, neque ullum hic inveniatur tam magnum scandalum quam contemnere Ecclesiam & schisma facere propter em hujusmodi indifferentem, & altare contra altare erigere, teque ab Ecclesiæ orthodoxæ cui subes & in qua degis communione segregare, adeoque teipsum ab Ecclesia extorrem facere, & excommunicationis sententiam contra teipsum hoc pacto pronunciare, aut saltem, quod insolentius & fa-Auosius est, Ecclesiam orthodoxam cui subes excommu- cap, 19. nicare propter rem indifferentem. Si vero sit res per se il- part. 3. licita, ne Angelus quidem è Cœlo veniens audiendus est, si cam dicar usurpandam.

VI. Redeo igitur ad Propositionis illius prosyllogismum lupra politum §. 3. cujus profyllogismi majorem libenter concedo, Ejus autem minor eget explicatione : minor est : At religiose adorare coram mera creatura, est transferre religiosam adorationem in meram creaturam . Certe transferre religiolam adorationem in meram creaturam, est religiose adorare meram creaturam; neque dici potest translatio religiosa adorationis in creaturam, nisi ipsa creatura religiose adoretur.

VII. Propositionis igitur istius oportet hunc elle sensum,

Religiose adorare coram mera creatura, est religiose adorare ibfam meram creaturam. Quæ propositio non est universaliter vera. Instantiam habes de Altari DO MINI, 1. Reg. 8. 54. De Scabello pedum DOMINI, De Arca Fæderis. Pfalm. 99. 5. & Pfal. 132. 7. & 1. Sam. 6. 14. 15. & 2. Sam. 6. 13.17. De Domo DEI, feu Templo Hierofolymitano. Egr. 10. I. Quemadmodum & nos hodie quocunque in loco simus, amotis jam umbris illis typicis, oculos manusque attollimus in Cœlum, ibique habitantem DEV M adoramus in Spiritu & veritate, ficuti nos inftruunt facra licera; nec tamen Colum adoramus. Item also fenfu, David vota fua D E O reddidir, offerens Sacrificia Euchariftica coram universo populo, Pfalm. 116. 14. 17. 18. Et Paulus Apostolus sumpto pane gratias DEO egit coram omnibus cum co navigantibus, Act. 27.35. Nectamen aut David populum, aut Paulus navigantes, adoravit. Sic alio atque alio sensu, Elias Propheta oravit coram Populo, coram Altari, coram Sacrificio, & coram DEO, quem solum adoravit, I. Regum. 18. Populus Israelitious adoravir adoratione religiola, coram Mofe & Aarone, Exod. 4, 31. Hodie multi publice testantespænitentiam, procidunt in genua & religiose adorant coram Ministro, stante in Exedra, neque tamen aut Ministrum, aut Exedram adorant, sed solum DEVM. Qui ad Officiom Pastorale, accipit manuum impositionem, cæteris jam ftantibus, aut fedentibus, ipfe manet genibus innixus donec ordinatio peragatur: neque tamen aut hominem ordinatorem aut ejus manus, aut ullam meram creaturam adorat. Baptizandus aut baptizandum offerens, fe humiliat & orat Deum ut Baptismum illum ei faciat falutiferum in vitam aternam, nec tamen adorat aquam aut pollubrum ante que profternitur. Dormiturus aliquis procidit in genua & orat coram lecto: pransurus adorat coram menfa, cibifque appolitis; nequeramen aut ille lectum, aut iste mensam cibosve adorat. Si quis pernicioso morbo laborans nullum videat nisi extremum quoddam superesse remedium, quod illum vel fanabit, vel majori cumulabit incommodo, idque metuens æger cupidus fanitatis, fi adferente

ferente potionem medico, procidat in genua, implegans DEI benedictionem, codemque fervato corporis fitu animique devotione poculum in manum fumat, & liquorem bibat, coque epoto permaneat aliquamdiu adhuc orans & adorans ; nemo sanus dicet ab agroisto adorari medicum, aut poculum, nam folum Deum adorat, licet aliquo fensu coram medico adoret, nec minus coram poculo. dici possit ager ifte adorare, quam communicans adorare coram pane. Sic in Sacra Cona communicantes non folum initio coram menfa appolitifque elementis in genua procidui adorant DEUM, ejusque misericordiam & benedictionem suppliciter implorant, verba faciente Pastore Ecclesiastico, sed memores magni beneficii, magnique periculi, permanent in eadem mentis devotione corporisque humiliatione etiam dum conant, & aliquamdiu etiam poft conain: id quod in hac coma eo congruentius & commodius fieri poteft, quia tora spirituali refectioni destinata eft, & brevi tempore peragitur, neque ejus vel epulationi vel fermoginationi conviviali ullum adfert gestus iste impedimentum .

VIII. Propositio igitur ut vera esse possit, erit adhuc limitanda in hunc modum; Religiose adorare coram mera aliqua
ercatura ita ut creaturam illam sacias religiose adorationis objectum
in se e per se, ita ut creatura illa adorationem terminet, sive eam
propter se adores, sive propter aliud, (seut propter regem adoratur
legatus, &c.) sic, inquam, adorare coram mera creatura, est religiose adorare meram creaturam, adeoque est idololatria, qualis erat illa
thurissicatio sacta serpenti aneo, qualis etiam est Ethnica & Papistica imaginum, itemesucia, & reliquiarum adoratio, vid. 7. Synod.

IX. Sic autem explicata primi argumenti propolitione majore, accedo ad minorem. Minor primi argumenti nititur falsa hypothesi. Non enim proponitur panis ut vel ipse adotetur, vel corameo sat adoratio ita ut panis sit adotationis objectum, &c. Quomodo sitin exemplis abs te allatis es Nam & antequam adseratur ad aliquem panis, &c post manducatum panem, & dum accipitur panis, eadem est corporis humiliatio, & adoratio, que nunquam in pa-

Vide etjam Concil, Trident. Seff. 25. csp. de Invocatione, &c. Et Bellarm. de Imaginibus, cap. 12. 20. & seqq.

Ad prime Aporiz propofitionem minorem. nem ullo modo, ne actu quidem externo, dirigitur. Idemque de poculo verum ett. Sed humilis itte geftus geniculationis est indicium devotionis & reverentiz erga Danm jam propius quodammodo accedemem cum prenofiffimo dono quod nobis confert : eft eriam non incongruus gestus precantis, & sedulo ad D E V M clamantis, ut eum faciat dignum convivam. Quemadmodum & in ordinationibus ministrorum, quando ordinatus genibus innixus accipit codicem facrum è manu ordinatoris, non adorat vel hominem ordinatorem vel codicem facrum, fed DEUM intuetur, in cujus Nomine ordinatur, & quem etiam novit elle peculiari modo præfentem, actionemque moderantem, officiumque conferentem. Sic in civilibus qui scyphum aut munusculum aliquod accipit è manu Regis, id facit in genua prociduus, non adorans fcyphum aut munusculum, neque coram scypho aut munusculo adorans, tanquam adorationis objecto, nullo enim modo ad ista dirigit suam adorationem, sed solum regem adorans. In Cona autem Rex nofter seipsum spiritualiter donat nobis, ideo licet non ad externum ministrum aut externum fymbolum ullo modo dirigatur adoratio, rectè tamen adoratur à nobis & donans & ipsum donum spirituale, id eft, Deus redemptorq; nofter lesus CHRISTUS. Nihil simile habet culcus imaginum vel coram Imagine, item Thurificatio facta ferpenti mneo, & cultus reliquiarum, &c. X. Hinc evacuatur secundum argumentum ut alienum

de fecundam à proposito. Quis nostrum unquam ista desensione usus poriam.

est? non respondemus nos coram pane adorare; (etiamsi idetiam sano aliquo sensu dici possit, sicut ostendimus supra, 9.7.) sed dicimus nos De u m adorare, quando

jam accepturi fumus, & quando accipimus, & postquam accepimus facra ista & tremenda mysteria: D z u m orantes ut ad falutem, non aurem ad damnationem nobis cedat illa acceptio: eique de immensa benignitate gratias toto

pectore agentes, mortemque DOMINI cum gratiarum

actione recolentes & annunciantes .

XI. Item

XI. Item tertium , non enim dirigitur ullo modo ado- de tertiam ratio ad lymbola facramentalia; neque ea quifquam vel vo sporiam, ce vel geftu compellat, dicens, Tu es Pater, aut Salvator, meus, Quomodo idololatra dicebant ftipiti, Tu es Pater mens, Efe, 44. 17. & fegg. quod foli D E O dicendum fuit: quandoquidem per Patrem , intelligebant DEVM .

XII. Quartum etiam proles eft falfæ illius hypothefeos: uti etiam patet ex responsione ad argumentum tertium, ubi Aporiam. oftenditur modus idololatriz qui non invenitur in Cona. Præterea, neque sieut imagines aut reliquias adorant Papifle, adoratur à nobis Panis in Cona: Imò nullo mode adoratur.

### CAPVT II.

### De Mensa Dominica.

Refpondetur ad quintam Aporiam, qua objicitar prorfus everei ufam Menfa , per morem qui nunc ufurpatur



ENSA Con infervit, non Cona Menfæ. Ideo Cænam fimpliciter que- de quintam rimus, Mensam autem non propter le, sed Aperiam, propter Conam adhibemus : eaque utimur quantum necesse eft aut expedit pro commoda et decora distributione et perceptione Cona. Vnde ipfa Cona meto-

nymice Menfæ appellationem fortitur. 1. Cor. 10. 21. nam certe non Mensæ, sed Cænæ, proprie loquendo, fimus participes. Omne autem illud in quod deponitur Cona, accipit appellationem Mensæ, sive sit Tabula, five genu hominis, five etiam ipfius manus, notum eft illud, Hens etiam Locid, Mensas consumimas. Si clinico sit Cona administrada, qui non possit ad aliquam usitatam Mensam manum porrigere, sed fymb

symbolailli in manum aut fortaile etiam in os exhibenda: dicemus ne quicquam illi deelle ad integritatem aut ellens tiam pertinens Sacramenti! Cona facit Menfam, non Menla Conam. Pareiceps Menla tuz eft qui de tuo conat. porro Menfæ ufus eft non folum ut Conam fuftentet. fed etiam ur ordineac decenter fedeant, et conent conviva: quamvis convivator fingulis fortaffe feorfum, five apponat. five in manum tradat quod coenent, In facra autem Synaxi Menfæadhibentur, tum-ur fustenter apposita Symbola, quando es opus est deponi, cam etiam ut ordine ac decenter disponantur convivæ: quomodo etiam in viridi gramine sedere voluit DOMINVS illos suos hospites, quos aluit paucis panibus et piscibus, Marc. 6. 39. et fegg. Etiam in epulis humanis quedam fercula non apponuntur, sed viritim ab architriclino distribuuntur, et scyphi multis in locis non collocanturin Menfa, sed in manus tantummodo traduntur: quum tamen partem faciant convivii. Nempe agitur prout alimenti cujulque ratio et decorum postulare videntur. Conæ autem DOMINICE ea est ratio, cum non conftet copiolo apparatu externo, neque carnis operofæ refectioni. destinata lit; (domi enim edere et bibere jubetur, qui corporaliter efurit aut fitit, T. Corint. 11.22.) ut non indecorè, imo fortalle congruentius subserviat Diaconorum opera transferendo vala elementis referta, aut ea circumgeftando, quam Menfæ adhærentia trahendo aut propellendo tanta celeritate: licut fieri necesse erit in frequenti communicantium cœtu.

when you are it no grant property to have seen the Mangel and the Mangel are the Mangel and the seed of the complete the complete the seed of the complete the complet

CAP.

# CAPVT III.

Respondetur ad sextam Aporiam.

De communione inter populum, ubi de patina, & diffributione Panis.



1.811

EXTUM Argumentum nititur vide Lib. 20 falsa definitione communionis: quæ non Cap. 16. in eo sita est, ut multi in eandem patinam imponant manus, aut quisquam Communicantium in ullam patinam imponat manumi neque ut alii aliis panem

porrigant: nihil enim istorum legitur in institutione divina : fed in co, ut omnes unius panis simus participes , sicut docet Apostolus, 1. Corint. 10. 17. Imo frangere & dare panem actiones funt facramentales, ad folum miniftrum feu pastorem pertinentes , ut paret ex institutione : convivis autem nihil aliud imperatur nifi ut accipiant & comedant in recordationem DOMINI. Et DOMINVS Panem quidem Discipulis dediffe dicitur, non autem dicitur Panem eis apposuisse, aut transmisisse,

at male of contract to the title of the start of headling grander comade a new object our con shi

### CAPVT IV.

Respondetur ad septimam Aporiam, De Exemplo Chrifti & Apostolorum , f.1. 2. Offenditur nullum peculiarem gestum effe buis Sacramento effentialem , 5, 3. Regula gefter , 9.4. Examinatur & discutitur argumentatio à gefte quo usus effe legitur DOMINVS in celebratione Palchatis, §. 5. 6. 7. 8. 9. Vbi de argumentatione à verbis illis DOMINI, hoc facite, in fine 5. 9. De necessitate & libertate geftus, §. 10. 11.

UOD autem exemplum CHRI-STI & Apostolorum attinet ; quid ibi habuerit rationem exempli necessario imitandi, melius nos docebit Apostolus Paulus, quam hominum conjectura. Ille autem repetens institutionem, ejusque diligentem observationem Corintbiis commendans, nullius ifto-

rum facit mentionem, de quibus tantas hodie turbas cient homines zelo quidem ferventes, at non fecundum cognitionem. Non fit quidem exprella apud Panlum mentio quod panem fractum dederit Difcipulis fuis, fed id exprelle in Evangelicis narrationibus commemoratur: & erat omnibus ita nota ea actio, ut facile ex textu Apostolico colligi posfer. At ne in ipsis quidem relationibus Evangelicis fit diferta ac peculiaris mentio quo gestu acceperint Discipuli Sacramentum e manu DOMINI. Certum est jacentes sive recubantes comedisse Pascha, Luc. 22. 14. loaun. 13. 23. Sed unde scis, an non mutato gesta acceperint Eucharifliam? Præfertim quum intervenerit etiam gratiarum actio, & benedictio folennis. Sed fac in eodem fitu perman-

fisse, non tamen inde coguntur aliarum gentium Christiani fuum

fuum confuerum conandi morem mutare. Neque id impedir criam quo minus, fi expedire judicent, gettum mutent in ordinariis Conis fecularibus: adeoque etiam in hac Cona facra. Quid igitur obstat quin possit Ecclesia aliqua uti eadem libertare mutandi situm corporis in sola Cona DO-MINICA, quam non denegant ei Coenis civilibus, & simul in ifta facra? Præfertim cum geftum in prima Pafchatis celebratione usurpatum posteri mutalle videantur: neque Cap. 16. a posterorum illorum consuetudine recesserit CHKI-STVS; quippe non tam geltus, quam gelta respiciens & curans. Non habebit, inquies, speciem Conz. Imo non folum fpeciem, fed & eisentiam Cona habebit perfectam & integram : non enim gestus, sed epulatio facit Conam , ut in Comis clinicorum & viatorum, & aliorum multorum manifellum eft. Et cujus, obsecro, speciem habet, si non Conz? Non certe lacrificii, neque commelfationis temulenta, neque quicquam refert nifi Dominicam Conam, & Dominicos convivas, ad Mensam Dominicam.

II. Ad hæc, quod Evangeftæ narrant Dominum Difcipulis Pascha comedentibus copisse instituere Conam, id Apoltolus Panlas non ad fitum corporis, neque ad parinam Menfæ adhærescentem, sed ad tempus refert, ut intelligamus institutam else Conam ea ipsa nocte qua Dominus paffus eft, & quidem inter celebrationem Paschatis ( cut ftarim Cona fucceffit ) & agoniam Domini. Neque ramen huic Sacramento effentiale est ut vel tantummodo illa nocte quotannis recurrente, vel omnino illa nocte, Eucharistiam

hanc celebremus .

MILL Porro fic argumentor ; quicquid est alieni facramento elfentiale, illud vel in ipfa ilhus Sacramenti institutione, vel alibi in Scriptura facra ubi irrefragabiliter de illo liaris geftus. Sacramento fermo eft, expresse ponitur. At neque in fan- facra Cone Az Conz Domini institutione, neque usquam alibi in facra Scriptura ubi irrefragabiliter de hoc Sacramento fermo est, expresse ponitur ullus determinatus gestus : ergo nullus determinatus gestus eff huic Sacramento essentialis. Cui autem nullus gestus est esfentialis, ejus esfentiam nullus ge-

Aus.

ftus tollit, neque ullus geftus ei effentialiter repugnat.

Major patet inductione altorum Sacramentorum, viz. Circumcisionis, Paschatis, Baptismi. Minor manisesta est inductione locorum Scriptura in quibus irrestragabiliter de hoc Sacramento sermo est, viz. Math. 26. 26. et seqq. Mare. 14. 22. et seqq. Luc. 22. 19. 20. et 1. Cor. 11. 23. et seqq. aut si quis est alius locus in quo perspicue & irrestragabiliter de hoc Sacramento sermo est.

Ergo, firma stat conclusio.

IV. At hine licebit, inquies, eachinnantem, aut nudum, aut faciem indecore torquentem, aut faltantem perci-

pere Eucharistiam.

Regulægestus,

Rom.14-19.

1. Cor.14 40.

Respondeo, non sequitur istud ex nostra conclusione: semper enim memores sumus, & meministe oporter postas esse in Scripturis sacris quassam de usu retum indifferentium regulas generales, nunquam negligendas: nesnpe; 1. Vt sectemur quæ ad pacem saciunt. 2. Vt ea quæ ad mutuam ædisicationem. 3. Vt omnia decenter sant. 4. Vt omnia secundum ordinem sant. Quibus regulis observatis reliqua omnia in rebus indisferentibus sunt libera.

Objectio,

A gestu adhibito in celebratione Paschatis.

V. At dices, quamvis non expresse ponaturaliquis gestus in sanctæ Comæ institutione, posse tamen determinatum gestum eum que Comæ essentialem colligi ex sacris literis, nempe ex narratione Evangelica de Paschatis celebratione, cui mox successit, absque ulla gestus mutatione in sacris literis memorata, institutio Comæ: expresse enim dicitur, quod in celebratione Paschatis DOMINVS discubucrit [avenue] & duodecim Apostoli cum eo, Luc. 22. 14. quod recubucrit [avenue] cutu duodecim, Mas. 26. 20. Vade argumentum tale etit; Cujus expressa site, neque expresse mutatum esse memoratur in describenda institutione cana, illud est Cana essentiale: at discubitus seu recubationis sit expressa mentio, &c. Ergo.

VI. Respondeo. Nego majorem, neque probari ullo potest argumento idoneo: imò introducit multa absurda,

Refpensio.

videlicet, effentiale Conz effe ut foli viri fint conviva, &c quidem numero tredecim, & in superiori aliquo conaculo, & vefpere, & in urbe aliqua, etc.

VII. Dices aliam effe in iftis atque in gestu rationem. Respondeo. Ista rationis diversitas, si qua sit, inseri debet propositioni majori, ut este possit major universalis, ne existat paralogismus ex omnibus particularibus in prima figura: fic; Aliquid expressum in celebratione Paschatis, quod non legitur mutatum effe in institutione Cana. oft Concessentiale. At discubitus seu determinatus quidam geflus eft aliquid expressum, &c. Ergo. Ridicule.

VIII. Sed formabo, inquies, majorem universalem, objetti in hunc modum; Omne expressum in celebratione Pafchatis, quod non est Iudaicum feu legale, nec mutatum esfe legitur in institutione Cana, licet in ea expresse positum non inveniatur, illud est Cana essentiale; at discusibus GC. Ergo .

1 X. Respondeo. 1. Si negem istam majorem, quonam confugies ? Nego igitur majorem. 2. Per hoc argumentum agnosces gestum in celebratione Paschatis usurpatum non fuisse illi Sacramento essentialem, quippe qui non fuerit de Iudaismo, aut lege divina institutus. 3. Tale quippiam, quale in fyllogismi istius majore deseribitur, non eft Sacramento Evangelico essentiale propter ejus mentionem in celebratione Sacramenti legalis, quia ne ipfi quidem Sacramento legali, in cujus celebratione fit ejus mentio, effentiale eft : neque quia non eft Indaicum, nam & ritus Gentilium non funt Indaici: neque propterea quod non existens Indaieum commemoretur in celebratione Sacramenti legalis, nam istarum duarum conditionum combinatio non sufficit ad hoc ut aliquid sit essentiale Sacramento Evangelico: fed necessario postulatur Evangelica institutio: quam de Gestu nondum vidimus. 4. Vt fint convivæ tredecim, viri, in Conaculo superiori, &c. Non sunt ludaica, seu lege veteri instituta, fit autem corum expressa mentio in celebratione Paich

Object.

Refp. to

Paschatis; neque mutata esse leguntur in institutione Conæ, imò constat non esse mutata: quamvis de gestu nihil certi habeamus: non tamen sunr ilta essentialia Sacramento Evangelico; ac ne ipsi quidem Sacramento legali, 5. Non est ideo aliquid Conz esfentiale, quia in narratione institutionis ipsius Cona fit expressa ejus mentio : ergo multo minus proprerea erit aliquid Conz elfentiale, quod fiat exprella ejus mentio in celebratione Paschatis. Antecedens patet ex primis verbis Evangelica narrationis, apud Matthaum & Marcum, [ EDENTIBUS IPSIS] non eft autem Conz ellentiale, ut quis comedens inveniatur, dum accepturus est symbola Eucharittica. Quantos autem clamores tollerent ifti? Si legeretur, [SEDENTIBUS IPSIS ACCE-PIT, &c.) quæ tamen inanis effet vociferatio, ut patet. Imo quis nescit, quasdam fuille in prima Conz celebratione circumstantias, servientes quidem illi actioni pro tempore, at neque de Sacramenti, neque de institutionis elsentia : neque Ecclesiæ ad necessariam imitationem propositas? Ve erant dies ille hebdomadis, hora vespertina, panis azymus, vinum (uti videtur) merum, conaculum fuperius, viri tredecim, & quidem foli, nulla præfente muliere, quod sciamus, & quæ funt hujusmodi. Et hinc certe puerilis convincuntur futilitatis, qui gestum elsentialem probare nituntur ex illis DOMINI verbis, HOC FACITE.

Neceffitas eriplex. X. Necesse quidem est, ur aliquo gestu urantur communicantes: sed diligenter attendenda est hæc distinctio necessitais: nam in hoc argumento intueri oportet triplicem necessitatem. Alia est necessitat Sacramentalis; alia naturalis; alia moralis. Sacramentali necessitate necessaria sunt ea quæ sunt de Sacramento ex institucione divina: adeoque sunt Sacramento essentialia, nam aliquid Sacramento ideo est essentiale, quia illud D E V S ut de Sacramento essentialis institucione tota pendet. Naturali necessitate necessaria sunt circumstantia, quæ propter naturam hominum ipsorumque elementorum, & actionum humanarum naturali-

ter requirentur, ut funt locus aliquis, tempus aliquod, ge-Aus aliquis, &c. Neceffitate moralineceffarium eft ut fe-Remurea que pacis funt,& ad adificationem faciunt: item ut decenter omnia, et secundum ordinem faciamus.

XI. Primam necessitatem imponit institutio divina: Fundamen fecundam ipsa natura: tertiam lex moralis. Prima necessitatriplicis necessitativa. tas nullum gestum in facra Cona postulat : fecunda necesfitas requirir aliquem gestum, non tamen alligat ad certam fpeciem geftus, fed quemlibet geftum admittit ; sertia necessitas memoratas regulas gestui præscribit, omnemque gestus gestum excludit qui sit contra pacem et adificationem.omnem etiam indecorum gestum prohiber, neque permittie ut ordinem negligamus. Reliqua de gestu in Cona libera funt . CONCLUDO IGITUR ; quicunque particeps factus Concluses fuerit Sacramenti, et rei Sacramenti, eum non indigne communicaffe. Ritus autem illos de quibus noftrates difeeptant, aio, effe indifferentes, et vel omitti,vel ufurpari poffe, prout, ordo, decorum, pax, charitas, atque zdificatio poftulabunt.

ma will and a storm to b D a ring

กรี (เกาะเกาะ การกระบบสมัยเลกา หลายที่ กลุ่มเกลา เกียวการเพื่อนี้ ก็สมัย การ lates com a configuration can be une calcium medest terror, e. A त्रकारीका राजीय केल करीयों में में के राज रहे की वर्षी प्रकार

of the colonial property and the second of the 

and the service of the second service of the second sets

and the engagement of the office of the office of



### CAPVT V.

Incipit responfes ad offav am Aporiam , & offenditur expedientla & nesessitas obedientia , quandoque etiam non expedienti decreto \$ . I. 2. proponuntur eres claffes justarum rationum per quas demonstretur expediens justumque effe decretum Synodi Perthen lis, de quinque articulia, 9.3. Explicatur prima classis ab intuitu Regu proponentis, et primo quidem describitur Rex ipfe, 6. 4. Deinde decem rationes adferuntur, quas ipfe Rex inferuit fue Epiftole, S. g. Item olto rationes proposite à decano Winconiensi in suo ad Synodum alloquio, 9. 6. Conferun-Dur cum opposita exceptione, et docetar quibus fit imputanda enlpa fequuti febifmatis, jufteque decreviffe Synodam Perthenfem. 6. 7. 8. 9.

by gar, Chanter, arquiced teer



ED fac, inquis, gestum hunc esso indifferentem : Certe quum fit indifferens, potuit fine crimine fieri mutatio . Sed quia fugienda est omnis ejusmodi etiam in rebus mediis mutatio, que non tam utilitate adjuvat quam novitate perturbat, postulas ut monstretur tibi idonea

mutationis bujus caufa, nempe bonum quoddam, quod exsuperet, vel foltem agnet malum mutationem fequens, & boc, inquis, non potest offendi. Deinde ais, mutationi jam fatte merito adbue resistendum, tum propter infirmer, tum etiam propter inimices. Tertio, Ex boc ipfo quod indifferens ponatur, infers non deberi impout tanquam neceffarium, fed plenam unique relinquendam effe jadicy & ufus libertatem.

II. Respondeo, 1. Etiamsi in authoritate constituti decernant aliquid quod expediret potius non decerni, non tamen

decreta contemnere, & contra ea rebellare, aut eis obsequium negare, quamdiu quod pracipitur tale est in fe, ut à dienti. subditis sine peccato præstari possit. At rectius fecissent, inquies, si cale decretu non condidiffent. Efto, num inde sequitur terecte facere, qui superioribus potestatibus nullum tibi peccatum imperantibus reliftis? fac illos in officio fuo imprudenter se gestisse, num propterea tibi fas à subjectionis officio recedere? illorum est officium leges fancire, tuum est obedire, illorum error non patrocinabitur tuz contumaciz. Observa tu regulas debiti obsequii, & tutus eris. Illi si non observarunt regulas justi imperii, rationem reddent DEO de abusu suæ potestatis, quam camen potestatem non tibi fas contemnere, propter quemlibet abusum. Expediret fortalle hunc vel illum canonem non elle conditum, at certe non expedit ut canonem jam conditum subditus contemptim transgrediatur; quamdiu quod canone injungitur, non est contrarium legi DEI in facra Scripturis revelatæ. Magis peccat subditus in tali casu Ecclesiam contemnendo, & debitam præpolitis obedientiam denegando. quam synodus de relicita canonem non expedientem condendo. At facere debemus, inquies, quod expedit, & quod adificat, & omittere illud quod non expedit, & quod non ædificat, etiamfi fit alioqui licitum, 1. Corintb. 10. 23. Jam respondi; ex ista regula Apostolica sequitur synodum debuille aliter decernere, si expediebat ut aliter decerneret, & indidem fequitur te synodi decreto in casu memorato obedientiam debere : nam in omnibus licitis Ecclesiam revorenter arque obedienter audire expedit, arque ædificat : rebellare autem, & turbas ac schismata pro rebus talibus excitare non expedit, non adificat; fed adificationi, & ordini, & paci, & decoro contrarium est. Hæc in Thesi,

III. Secundo accedo ad hypothelin. Et aio non defuisse Ecclesia SCOTICAN & justas & idoneas causas condendi illos Canones, in Synodo Pertbenfi, de quinque juftarom ra-Articulis, ab augusta memoria IACOBO Rege propositie, tionum deare

V. Hic

ei Perthenfis, quz ejus zquitatem & expedientiam demonstrant.

gis articulos

proponentis.

Prima rationum claffis ab intuitu Re-

Regis I A. c os i vera descriptio,

Prov. 20, 28.

& quidem ejus momenti rationes, quæ omnibus illis incommodis, quæ mutationem sequuta sunt, longè præponderent: sive kegem proponentem, sive res ipsas propositas, sive Ecclesiæ hujus, cui propositæ sunt, sidem, & decus, & libertatem intueamur.

IV. Rex nobis erat, omnium, quos Sol unquam adspexit, principum Christianorum, veri purique Christianismi callentistimus & studiolistimus, reformatæ religionis adeoque verè Apostolica & Catholica fidei longe lateque propagator diligentissimus, ac defensor constantissimus, per innumeras tentationes, crebrafque inlidias corona vitaque ipfius ab infentifimis hostibus structas, patriz suz pater amantissimus, quo prudenter per DEI gratiam procurante, & fæliciter regnante, sederunt cives noftri, unusquifque quali fub ficu fua, & tub vite fua, laudantes D O-MINVM DEVM de tam beata & religiola tranquillitate. In exteris quoque nationibus reformatæ Ecclesiæ de tam pio prudentique nutricio, nobis & ipsis cœlesti munere concesso, vehementer gaudebant; eumque ut Angelum DEI lætæ complectebantur. Nam ad eas quoque piam suam solicitudinem & opem extendebat. Ipsi inimici eum admirabantur attoniti. Huc præcipue omnem fuam curam, omnia sua consilia conferebat, ut religio incorrupta, & in pace semper floreret. Decorem domus DEI toto pectore dilexit: & sedulò operam dedit, ut in Ecclesiis omnia congruenter scripto DEI verbo, decenter & ordine & ad adificationem peragerentur. Pacificus erat, &, quod in maximis principum encomiis ponitur, erat omnium mortalium (illasa justitia) clementissimus adeo ut nostratium hominum importuna morofitate, (ne quid gravius dicam) contra quam oportuit, fape provocatus, maluerit ultro ignoscere, quam agnoscere, & suorum infirmitates paterna commiseratione dissimulare, & lenitate ac longanimitate eas, si fieri posset, fanare, quam judiciaria severitate compescere. Quamvis justus dolor, & nimium lasa patientia nonpunguam voces illi queribundas expresse-Tito

V. Hicerat ille Rex, qui nostris hominibus, subditis fuis, Articulos illos quinque proposuit, idque non mero impe- gispropositat rio, sed gravissimis utens rationibus, quas Regia sua ad Perthenses patres epistola complexus est. Vna erat . Rex erat. quo jure igitur subdici ei licita, imo ad pietatem utilia, & convenientia postulanti possent obedientiam negare, fine manifesto contemptu ordinationis diving. Alia erat: res ipfæ propofitæ non folum licitæ, fed & irrefragabiliter convenientes & utiles funt ad promovendam in Ecclesia nostra pietatem & religionem, adeo ut Paftores Ecclesiafticos decuerit ea exposcere porius, quam impedire. 3. Eas olim paifus erat Rex à nostratibus ministris indignissimas contumelias, que cujullibet principis animum ab ipfa professione & religione nostra alienissimum reddidissent, nisi DEI & veritatis amor ipfum per DEI gratiam fustinuisfet: hæc iplius patientia, & veritatis adversus infensissimos hostes, per multa pericula, constans defensio, meliores à parte nostra fructus elicuitle debebant, quam contumacem resistentiam, et perpetuam oppugnationem optimorum ipsius consiliorum. 4. Dent igitur operam ne ulterius irritetur, id quod ipse Rex optat. 5. Caveant etiam ne illa divina veritas, quam ipfi profitentur, de obedientia exhibenda principatibus ac potestatibus, diutius negligatur, et contumeliis exponatur, per quorundam infaniam, qui fub speciola fucatæ sanctimoniæ larva inordinate incedunt; se in hoc suo magistratus contemptu et inobedientia, veluti junctis dextris, alsociantes eis qui primarii sunt papismi sufflaminatores. 6. Etiamfi Rex rpfe ratione officii sui regalis, ad quod à DEO vocatus est, porestatem habeat etiam non exspe-Etato consensu synodi nationalis, disponendi res externas in Beclesia, easque subditis injungendi, prout eas judicaverit convenientes et utiles ad promovendum inter subditos suos veram religionem; maluit tamen Rex experiri viam synodicam ut communi consensu omnia procederent, id quod Regi exoptatissimum. 7. Laicorum animis contra postulatum obsequium nullus inhæret scrupulus, nisi is sit a ministris Ecclesiasticis, contra quam oportuit, suggestus, aut

Rationes in Epiftola Re-

1.

3.

fotus; ideo prorfus inanis est quorundam ministrorum prarextus, quem afferunt, de non scandalizandis laicis, 8. Si-

cut nos (inquit Rex laco Bus) charitate & folicitudine nunquam vobis desumus, ita ex animo cupimns, ut vos quoque, in præstando tam justis nostris postulatis humili oblequio, non inferiores inveniamini aliis nostris subditis in quolibet regnorum nostrorum. 9. Zelum autem domus DEI, & fincerum promovenda & propaganda pieratis & veritatis studium, fuille ei præcipuum ad horum articulorum prosequutionem incitamentum, Rex IA co-Bus DEVM testatur, 10. Deinde hortatur patres fynodicos, et seriis precibus DEVM supplex orat Rex, ut ipfi quoque zelo domus DEI, et fincero promovenda ac propagande pietatis et veritatis ftudio ducantur, utque ea faciant que ad promovendum CHRISTI Evange-

lium maxime conducant.

Rationes D. Innio facellano Regio propo-

TO.

I.

2.

3.

VI. Hæ funt præcipuæ rationes quæ in regijs literis inveniuntur. In fine autem illius epistola monet mandatis Regiæ suæ majestaris instructum venire Decanum Wintoniensem, ipsius Regis missu, ideoque jubet fidem ei adhiberi. Ideirco & illæ rationes hie adjungendæ videntur, quas memoratus Decanus in suo ad Synodum alloquio in medium attulit. 1. Vnica quidem vera et optima, omnibusque seoulis usitata, ad exstirpandum errores et hæreses, et ad elucidandam veritatem, ordinemque in Ecclesia constituendum, via, eft fynodica; at ferio orandum, et vigilandum, ut Spiritus sancti ductu Synodus sapienter se gerat. 2. Meminisse debent patres Synodici se subjectionem debere principatibus et potestatibus, eilque morigeros elle debere, et promptos ad omne opus bonum. (Tit. 3.) Dent igitur operam, ne, per quorundam turbatorum animofitatem, patiantur hac fæda macula contaminari Ecclesiam noftram, ac fi Magistratus authoritatem defugeremus, atque in hoc cum Papatus columnis conspiraremus. 3. Cavendum ne religiosissimo Regi hanc inferant ignominiam, ut ejus authoritatem et piam prudentiam ad componendas tum civiles tum Ecclesiasticas dissensiones, ab omnibus

aliis

fic Pa-

aliis ejus lubditis, & ab oftonium etiam exterarem gerftium Christianis Catholicis santopere expetitam, honoraram, & admirationi habiram , & COTI pativi ejas subditi cont temnere videantur; præfertim verò Ministri Evangelij, qui aliis piæ obedientiæ exemplo anteire debent. 4. Illud etiam cavendum, ne sapientissimo Regi suo vera Religionis constantiffimo & finceriffimo defenfori, Parria fuz Patri amantiflimo, cam maculam afpergere wideantur, quafifubdicos suos ad superstitionem autidelolatriam adigere conetur, eo quod postuler ut DEO humiliter genua flectant, in præstando illo maximo devotionis actu: atque ita hostibus veritatis, & propter veritatent Regis hoftibus anfam præbeant calumniandi, & blafphemandi. Diligenter igitur devitent hoc periculolum, notorium, & lato patens fcandalum. 5. Aliud eilam fcandalum amoliendum, quo offenderunt alias reformatas & florentes Ecelefias, per argumenta illa propter que articulos propolitos nondum admifille vili funt. 6. Verendum etiam atque etiam quo excat patientia Regis sapientissimi sam sapelasa; & cavendum, ne cœca fua obstinacione iram DEI provocenticomenhane Ecclesiam, ac justo DEI judicio asperiora subire coganitur imperia, si jam fælix hoc visitationis suz tempus agnoscere neglexerint, & longanimitatem immensamque benignitatem DEI, & tam benigni clementifque Principis contemnant. 7. Neque eft quod jam prætendant metum offensionis quorundam de populo S 6.0 TI CO:9 natifi præterquam quod tali timori longè præponderare debeant argumenta superius allata, & pastorum sit oves suas in rectam viam ducere, non ab ovibus de recta via abduci ; istius etiam timoris nulla jam haud dubie coufa fupereft, fi Paftores, ut decuit, greges suos de harum rerum natura & mutabilitate, & de quastionis prafenti ftatu, fapienter ac fideliter informarunt; id quod fe facturos tum Regi coram promiserunt; tum etiam postes in nationali Synodo SANCT-ANDREANA id ipium fanxerunt, 8. Denique ficut Naamanis fervi Hero file disemint,

fic. Pastores nostrates cogitent, si optimus Princeps noster majora istis exigeret, quamdiu cum DEI revelata voluntate consisterent, cique nullatenus repugnarent, (alioqui exte juxta regulam Apostolicam, oportet parere potius DEO quam hominibus) annon & ipsi se ad obediendum paratissimos exhiberent, & alios ad promptum obsequium præstandum sua doctrina & exemplo adducerent? Multo magis igitur, quando postulat ab illis pauca hæs necessaria, & expedientia ad gloriam DEI, ad promotionem pietatis inter SCOTOS, & ad hoc ut, debiti honoris exhibitione, Principi suo non iniqua postulanti satisfaciant, ad hoc denique ut in Ecclesiis nostris Ordo, Pax, Ynicas, Charitas, sue la cellano Regio alfata sont.

Vila Encibi Regiam Majestatem non solum Gladij gestamine splendide decoratam, sed eriam rationum munimine valide armatam, as denso argumentorum agmine sipatam, cujus impirurantes Symodicos decuit suscipere illos quinque Arricatos, quan milhil eras quod ex adverso apponentos, non cui quata ac talis Majestatis intuitos, in tali negotio apud acquos rerum astimatores immension

præponderat.

De palmaria nefiftentium objectione, fumpta ab offentione imperitorum.

atio jaevi-

60

VIII. Palmaria illa objectio, de offensione imperitorum, tum a Rege, (mat. 17.) tum à Decano, (rat. 7.) occupata Actorum a Rege, (mat. 17.) tum à Decano, (rat. 7.) occupata Actorum alla offensio alio convenienciorum de devitari patuit, ac debuit, quam per multorum graviorum scandalorum indevitabilem dationem. Nulli de plebe horum Arrichlorum susceptione offenderentur. Il Pastores facerent officium, & erroneas persuasiones impetitorum animis non intererent, neque soverent, sed veract pradicatione greges suos, & de rerum istarum natura, & de socieliattica ac segali authoritate, & de privatorum subditorumque officio, ac necessario obsequio, & de scelere rebellionis, contumacia, & Schismatis, ex sacro DEI Verbo, sincerè ac serio edocerent. Hoc ita este, & Schismatis hujus culpam penes quosdam immoringe.

rigeros & procaces, aut faltem imperitos Ministros residere, neque quemquam de populo offendi nisi pforum vitto, clariffime teffatur quotidiana experientia, deres ipfaciaroat. Neque pratendunt quicquam refiftentes laid , niff vel perfuationem quandam de rebus iplis, quali in leillieit ac Legi DEl contrariis, adeoque fimpliciter aponinaridis, & quod priorem confuetudinem mutare fit prorfus nefertum, neque Eccleliz licitum; que persuafio prorfus erronea, & facris Scripturis manifefte contraria eft, & hæretica ; quam oportuit Pastores eximere corum animis, non inserere: vel quorundam Paftorum (qui ipfis pii doctique videntur) obflingtam contradictionem & inobedientiam; qua certe in Pastoribus Evangelicis erubescenda inscitia est, & prodigiosa protervitas, qua officium fuum nec facere fciunt, nec difcere fustinent .

IX. Sed ut hanc partem de intuitu Regis proponentis claudam, necelle eft vel argumenta superius allata oftendas di dece elle inania, folideq. refellas, (quod fruftratentabis) vel mecum ingenue farearis veneradam Synodum PERTHENSEM. intuitu Regis proponentis, habuille justas et idoneas capillas admittendi illos articulos à Rege propositos.



## CAPVT VI.

De jure & authoritate Nationalis illius Synodi Ecclefie Scoticane, que PERTHI celebrata eft Anno DOMINI 1618, mente Augusto.

erzbenf, ad profess convicts le convertu Probatur legitime congregatam effe , & legitime proceffife Synodum PERTHENSEM, S. 1. Affondetur convicio . 5. 2. Afferitur A Synadi authoritat, 6: 2011 Obje-Elio , qued etiam legitima Syliodus errare possir, 9, 4201 Ad eandem responfior & g. i Horsatio und piero 1 6, 60 muroup



NTEQUAM verò ad rerum propositarum considerationem progrediar, mihi veluti manuminiicit ipfa Synodus, ut ejus authoritatem ab importunis feditioforum quorundam calumniis vindicem. Mussicant nonnulli non fuisse cam

in abilità contreput profet me comore il torre e

legitimam Synodum. Quid, obsecro, ad constituendum. quoad externa, legitimam feu regularem Synodum necessarium defuit huic Synodo? Que religiolistimi Principis, & totius nationalis Ecclesiæ consensu, & authoritate convocata, atque in Nomine D.O.MINI legitime congregata est. Cujus convocationis, & congregationis hac pracipua caula, hic finis fuit, ut propolitioni Regia, de fufcipiendis illis quinque Arriculis, responsum, Verbo DEI congruentifimum, & Ecclefix SCOTICAN E. pro tempore, convenientistimum, fincere, coram DEO, & Synodice redderent, Hune in finem , poft Supplicationes, & conciones sacras de more habitas, audita est Regis propolitio cum adjunctis, tum in Regis Epiftostola, tum in Decani Wintoniensis Exhortatione, rationibus: de ea serio ac sincere deliberatum, auditis hinc inde argumentis, & bis terverelectis Regiis Jireris, quo clarius certiufque de staru quastionis, & argumentorum utrinque allatorum pondere, aut levitate, facta diligenti collatione, omnibus constare posset. Ac tandem potioribus suffragiis definitum est arriculos à Rege propositos admirrendos elle.

II. Quidam contratticentium , in his angustiis deprzhensi, ad profana convicia se convertunt, & per impudentiffimas calumnias elabi conantur: Dicunt enim multos terrore, aut pollicitationibus victos contra propriam conscientiam suffragia dixille Atque ita, dum amorem contradicendi fequinturia qualtionami lineis excidemint, more quorundam loquacium, qui cum dispurare nesciant, tamen.

litigare:

I mountal ingapah ib

DEVS.

litigare non desinunt: figut loquitur Hieronymus, in Dialogo adversus Luciferianes. Respondeat audacissimis istis hominibus Apostolus Paulus, Tu quis es, qui condemnas alienum famulum? Rom. 14. 4. Vnulquifque nostrum de seipso rationem reddet DEO; ne amplius igitur alius de alio judicemus, Verf. 12. 13. Audiant Dominum dicentem; Ne judicetis, ut ne judicemini, Matth. 7. 1. Audiant rorfum Apostolum PAVLYM; Ne ante tempus quicquam judicetis, I. Corinth. 4.5. & IACOBVM Apostolum; Nealij aliis detrahite Fratres, Iacob. 4. 11. Tu quis es, qui judicas Proximum? Verf. 12. Quis iftos homines conftituit cordium scrutatores, & conscientiarum judices? @ rem facrilegam, & abominandum! Tu vide quid Patres Synodici decreverint ; internum autem animi fensum DEO pervestigandum & judicandum relinque cordium Crutatori.

III. Legitime autem congregata est, & legitime processit Synodus quoad externa: ( quod & agnoverunt cum
Principe omnes Regui Ordines, in solenniillo & supremo
Ordinum conventu, sive parlamento, habito Edinburgi, anno Dom. 1621.mense Augusto. Vbi-ex omnium Regni Ordinum consensu suscepta sunt decreta Synodi Petthensis de
quinque articulis, tanquam pia & salubria & legitime a legitima Nationali Synodo condita: & lex civilis lata est, imperans omnibus subditis ut his Synodi decretis promptam
obedientiam exhibeant:) & hoc ad authoritatem sufficie,
& obedientiæ necessisatem; nisi justam invenias exceptionem in rebus ipsis quæ decretæ sunt.

IV. Certe, inquies, Synodus eriam, quoad externa, regularis & legitima poteft iniquim aliquid præscribere:prop-

terea non absolute obligant ralis Synodi decreta.

V. Respondeo: Possibile est quidem ut talis Synodus aliquid injustum prescribet: at verò in tali casu non datur justa exceptio adversus ejus regularitatem, ac si non esser legicima Synodus, sed tantum adversus iniquitatem postulati obsequij, quia quando homines jubent nos facere quod

Obedientie egula perpeDEVS nos facere prohibet, oportet parere DEO potius quam hominibus, Etiamsi alioqui subjectionem illis hominibus in omnibus debeamus. At nihil istiusmodiinjundum nobis decreto Synodi PERTHENSIS, fed ècontrario cam recte judicafle, juffafque & idoneas judicii fui rationes habuiffe, partim ex superioribus liquer, partim ex

iis quæ fubjiciam palam fiet.

VI. Rogo, interea, zquos rerum aftimatores, pia & mansuera pectora, veros CHRISTI Discipulos, id est, veritatis & pacis nobis à CHRISTO tantopere commendatæ vere amantes, ut ferio, coram DEO. eogitent, num post solennem Ecclesia & Reipublica confentum , jam deceat ullum fubditum , præfertim vero Evangelii Ministrum, ulterius contradicere: &, ingeniosa ad seipsum decipiendum perversitate, frivolas quarere ant comminisci, aut ab aliquo sufurrone suggestas arripere. exceptionculas; quibus fretus fuam & aliorum quietem violet, Ecclesia pacem turbet, ejus unitatem rumpat, civium animos ad Schisma & rebellionem solicitet, DEI ordinationi relistat. Ecclesiam D E I contemnat. Piorum animos contrifter, erroneam doctrinam invehat, omnes reformatas Ecclesias scandalizet , Papistis risum mcveat, fe eis, ut hominem fanaticum, & egregium reformatæ Ecclesiæ turbatorem , deridendum propinans, fram DEI contra se provocet, & sequaces suos in candem secum ruinam trahat. Dum in rebus ipsis à Synodo PER-THENSI decretis nihil oftendere poteft, quod vel facris Literis, vel Catholica Antiquitati, vel Reformatarum Ecclesiarum doarinz, vel recta rationi repugnet : vel quod hisce omnibus non sit consentaneum.

for c. tom slop . Hopoldo

### CAPVT VII.

Synodum rerum ipsarum intuitu recte judicasse, S. I. Id oftenditur inductione & confiderarione ipforum quinque Articolorum, videlicet, Geniculationis , S. 2. 3. Dierum Festorum, S. 4. Catechetice educationis, & Benedictionis Puerorum, cum impositione manunm, §. 5. ( Respondetur objectioni de Papistico abusu, §. 6.) Baptismi in privatis locis, §. 7. Communionis clinicorum & vinttorum, 9. 8. Conclusio, 9 9.



IXI de intuitu Regis proponen- synodum ir tis : accedo ad res ipfas propolitas: & aio farum rerum etiam earnm intuitu Synodum recte judi- judicaffe, casse. Nam res sunt omnes quidem licita, & Eeclesia nostra convenientes, quadam autem etiam necessaria. Id quod ex

ipsorum articulorum inductione & brevi consideratione

parebir.

II. Ipía Cœne Dominice debita participatio est commemorativa mortis DOMINI, sicur patet ex ipsius De Ge-DOMINI & PAVILI verbis: & hac participatio NICVEAcommemorativa, seu commemoratio participativa, est indi- TIONE. vulle arque intrintece Eucharistica, non enim ingrata aux flupida eft commemoratio. Hinc Eucharistiz nomen huic competit Sacramento. [ Kai n' 1500h aum naheiπα παρ ημιν ευχαριεία. Id eft, hoc autem alimentum appellatur apud nos Evchas Istia, inquit Instinus Mar- RISTIA. tyr, in Apologia secunda, prope finem.] Est etiam hæc actio precatoria. Quid enim? Dum accipis è manu Pastoris elementum, audiens illa verba, Accipite, edite, bibite; hos est Corpus meum; bic est Sanguis meus: hos faci-

te in:

te in mei memoriam: qua verba à te exposcunt ut cum fide & grata CHRISTI recordatione hoc facias, an non in hanc tententiam responder, (certe respondere debet) cor touth Domino, Domine credo hoc elle corpus tuum, pro me fractum; hunc elle sanguinem tuum, pro me fusum; habita Domine in corde meo; credo Domine, succurrere incredulitari mez; gloria tibi Domine; O quanta charitas tua Domine Deus falutis mez!lam autem omnis actio in cultu publico,ad Deum Profphonetica & Eucharistica, est adorativa Dei, effg. pars religiofi illius cultus qui toli Deo debetur: nemo igitur rite participat Sacramentum Cona Dominica, nifi, dum participat, adoret Dominum noftrum leium Christum, adeoque indivitam fanctiffimam Trinitatem, Patrem, et Filium, et Spiritum fanctum. Vides quanta et quam circumspecta devotio in hujus sacra Cona participatione sie necellaria, cui gestus quanto humilior, tanto erit convenientior: nempe prout populi excitandi ingenium, et requisitæ devotionis laudabilis ardor, et Ecclesiæ publicus ordo, er administrationis commoditas, alizque circumstantiz postulabunt , vel admittent.

Vide lib, 3. cap. 4.num.9. & cap. 16. part. 4. num.

1.8.9.

Neceffaria

participatione

lacræ Cœnæ.

eft adoratio Christi, in ipfa

Geftus adorativus conveniens eft cele-Conz, quia neceffaria eft adoratio,

Scis quid opponatur, videlicet, non licere geniculari in participatione facree Cona, co quod gestus hic sit adorativus, non enim licere adorare. At hoc posterius falfum eft: imò oportet adorare: cum igitur actio hæc fit brationi facra publici cultus pars, & publice adorativa, ficut oftendimus. fitque ea aufcultationis in hac celebratione brevitas, (nen fic in Concionibus) & corporalis refectionis parcitas, (non fic in Paschate) ac timorata devotionis, & devota gratiarum actionis necessitas, gestusque adorativi ea sit commoditas, ut neque attentionem in hac actione turber, neque miniftrationem epulationemve impediat, fed attentionem devotionemque necellariam adjuver, & acuar, & gravitati talis actionis bene conveniat, neque corporis valetudini officiat; certe, et licer, et convenit uti in hac actione gestu aliquo adorativo. Elt autem Geniculatio geltus adorativus in facris literis comendatus tanquam adotationi admodum conveniens, licernon semper necessarius. Hunc populi nostri tepor

tepor &torpor postulabat. Si qui autem sint ferventiores, eis proderit non cohiberi devotionis ardorem, fed concedi ut externa hac humiliatione zelus ipforum fe liberius exerat, & quali ex angustiis lefe dilater, Præterea conveniens erat, Mia mutatio ut consueti gestus mutatione, & hujus gestus approbatio- nis ratio, line. animi imperitorum erudirentur, & ipforum contcien- entiarum, & tiis libertas, CHRISTI Sanguine parta, affereretur, & pax Ecclefiadocerentur non abhorrere à communione aliarum reformatarum Ecclesiarum, in quibus aut statio, aut geniculatio, aut transitio usurpatur; sed ut scirent se bona conscientia posse cum eis communicare, neque propter gestus diversitatem, quippe rem indifferentem, abstinendum elle ab earum com-Recte monet Episcopus Breebinensis gestum este tis gestus adoadorativum quod aperto capite in Cona Dominica sedeant convivæ: quem tamen gestum nemo fratrum geniculationi contradicentium audet contemnere, aut negligere. Ex eis etiam, quæ jam diximus, patet quam fit ridicula illa quorundam objectioncula contra Geniculationem, quam ainne Gestus menses non elle gestum Mensalem, seu Mensæ convenientem. lie. Nam ad hanc actionem gestus hic est Mensalis, id est, huic Menfæ bene conveniens, lieut oftenfum eft: neg; necesse eft eundem elle in hac Mensa gestum, qui in Mensis adhibetur secularibus. Nam hujus convivii ab illis longe diversa ratio eft. Vide Cap. 1, 6. 7. et Lib. 2. Cap. 16. Part. 4. Num. 1.

Apertio capi-

IT. De diebus

Ratio 1.

pore

IV. Illa autem infigniter excellentia, et nunquam obliviscenda DEI beneficia, nobis per CHRISTI nativitatem, et pallionem, et refurrectionem, et alcenfionem, et Felis. Spiritus fancti missionem collata, solenni commemoratione, statis diebus, anniversarie in nostra Eeclesia celebrari conveniebat. 1. Quia id jam olim, ab ultima veterum Patrum memoria, toto terrarum orbe laudabiliter observavit universa quacunque se diffundebat Ecclesia. 2. Quia horum quinque Capitum anniversaria et accuratior ex prosesso tractatio, et recurrens meditatio, est veluti quædam anniversaria Carecheseos Christiana inculcatio, populo nostro ipsique clero admodum fruetuofa. Nam etsi ea utiliter quovis temporecommemoraripullunt, conftientio tamen certirempo.

ris nocesticacem imponitenegligentioribus, et uniformitatem in Beclesis custodir, et populum facit ad discendum paratiorem : neque impedit quo minus aliis etiam temporibus commemorationes fiant. Quemadmodum affiduz precationis officiem non impediunt, fed adjuvant flata precanditempora laudabiliter, et fructuose in Ecolefiis conftituta. 3. Non repugnat facra Scriptura, quæ Christianis prohibet dierum er remporum observationem Indaicam et Erbuicam : fed non prohibet state eligere tempora quibus Christiani divina beneficia gratis animis & linguis opportune & tructuase commemorene : nulla hie est supersticio. neque ¿ Deno promos, quia non myfticam aliquam fan-Aitarem diebus affingimus, fed falubri difciplina cercos dies eligimus quibus fanctiffima mysteria anniversaria celebratione recolamus. Ipfa quidem recordatione, et gratiarum actione DE Vis colitur, at certi diei delignatio non est de euleu DEI, fed ad Ecclefrafticam eumefiav, et ad difciplinæ commoditatem pertinet. 4. Eædem anniversariæ celebrationes ab aliis reformatis Ecclesiis fere omnibus diligenter cuftodiumur. 5. Etiamfi non certo confter quo menfe, et quo menfis die natus lit CHRISTVS, certum elt tamen eum quodam certo die cujuldam melis quotannis recurrente natum effe. De reliquis Capitibus noti funt ipsi dies. Nos autem non celebramus divina illa beneficia propter dies, fed propter beneficia addicimus nos anniver-Tariz corum medirationi & gratz folennique commemorationi certis quibuidam diebus. Stultum vero eller, ac fuperciliofum, in delectu dierum, rotius antiquitatis, & omnium reformatarum Ecclefrarum has folennitates custodientium constantem unanimemque consensum, neque veritati, neque pierati repugnantem, contemnere! & abominanda quadam schismatica fingularitatis prurigine, & singulari

Refpondetur ad puerilem quandam ob-

e puerorum

ter deligere.

V. Puerorum Catechetica educatio, eorumque benedictio

quadam infipientia alios potius dies puerifiter, & infolen-

dictio cum impositione manuum ; non solum ab Ecclesia Carcherica primitiva posteriorum temporum usurpara est, sed etiam ab educatione,& ipfis Apostolis approbata, & inftituta. Propterea ut intelligerent pueri & rudiores quis elfer impolitionis manuum ufus, & in quem finem adhiberetur, interta eft reliquis Carecheticis capitulis etiam hujus capituli brevis explicatio in ordinaria Catechesi pueris & rudioribus tradi solita. Cujus fumma capita recentet Apostolus, ad Hebr. Cap. 6. ut exemplar habeant etiam posteri ad quod Catecheticas suas fummulas conforment. Neque enim vel extraordinarium quippiam ordinariæ Catecheli, vel eam manuum impofitionem, quæ in Pastorum ordinatione adhibebatur, rudimentis illis Catecheticis Apostolum inseruisse verifimile videtur. Et illo loco ordinariam arque in Ecclesia mansuram Cap. 17. manuum impolitionem intelligi confirmat etiam conftans primitivæ Ecclesiæ praxis .

benedictione, ab infis ftolis infti-

lenda propter

Vide Petri Martyru epift. ad learnem Hopperum, Epifcopum Glose-Strenfem, Col.

VI. Objicitur Papiftas abufos elle hoc rieu, transfor- An res fit solmando eum in Sacramentum. Respondeo; Tollatur abufus, & restituarur legitimus usus . Neque enim aut Matrimonium , aut Ponitentia rejicienda eft, quia ex illis Papifix fecerunt Sacramenta. Certe qua funt divinitus inflituta , non funt propter supervenientem abusum abiicienda . sed repurganda: loquor de ils quorum in ordinario cultu usus est perpetuus, & que ad hunc usum funt instituta : ne quis aneum nobis objiciat ferpentem. Papifta recitatione Orationis Dominica abuli funt in invocatione Sanctorum, & in superftitiola battologia; abuli funt Cona Domini, cam transformando in Idololatricam actionem : abufi funt ufu clavium : & fortilegi ac lamiz in fuis incantationibus abutuntur Nomine PATRIS, & FILII, & SPIRITUS fancti : neque tamen ab iftis licet Christianis abstinere. Praterea neque res media ab hominibus prudenter introducte propret lequentem abulum lemper tollende funt. Abuli funt Papitta, Templis, et Oratoriis, et Cathedris, & facris Valis, & Campanis, & benedictione Marrimoniali: nec tamen propterea res illas censuerunt prudentes Reformatores abjiciendas, fed explofo abulu res ipias retinuerunt:

quamvis indifferens sit uti hocvel illo loco, in quo templum habeas, aut oratorium, item his aut aliis uti vasis & campanis, sitque benedictio Matrimonialis per laudabilem Ecclesia consuctudinem introducta, nec de ea per Pastorem perficienda quicquam in sacris literis pracipiatur. Quare invalidum est argumentandi genus à rei abusu ad necessariam rei ipsius abjectionem. Nam etiamsi quadam res nonnunquam aboleri, aut aliquamdiu intermitti possint, vel debeant propter abusum. Hoc tamen neque in perpetuum, neque de omnibus est necesse, & de quibusdam non licet.

IV.
De adminifratione Bapsismi in privatis locis.

VII. Dixit Dominus Discipulis, Euntes, docete omnes Gentes, baptizantes eos in Nomen Patris, & Filit, & Spiritus sancti: docentes eos servare omnia que precepi vobis . Math. 28. Ergo ubicunque licet docere, ibidem & baptizare; nempe in cafu necessitatis; fatemur enim Sacramentorum administrationem conjungendam esse cum doctrina publica, aut cum ea doctrina que fit inftar publicz, id est, qua magis publica pro tempore haberi non potest: idcirco Eunuchum Etbiopem Philippus Evangelifta in itinere baptizavit, nullo prafente majore cœtu eredetium, quantum colligere pollumus ex fancti Luca narratione Att 8. Et Paulus & Silm commentariensem Philippis baptizarunt cum fuis, in privata iplius domo. Nam etiamli ordinis, ac decori necessitas postulet publicam Sacramentorum administrationem in cœtu publico, ubi commode haberi poteft, non tamen licer Pastoribus denegare Sacramenta fidelibus, aut fidelium liberis, quorum ea est infirmitas , aut conditio, ut, vel propter morbum, vel incarcerationem & vincula, ad locum publici conventus venire nequeant. In hoc casu incumbit pastori necessicas exequendi illud præceptum, [te. docete, baptizate, ] etiam erga clinicos illos, et vinctos, cum præcepto suo nullam exceptionem addiderit Christus, neque per fe, neque per suos Discipulos, sed tantummodo generales quafdam regulas decori, ordinis, etc. At valde decorum et ordinatum est visitare agrotos ac vinctos, cisque

necellaria ministrare. Iam si Deo gratum sit quod talibus præstatur officium etiam in aquæ frigidæ propinatione; quam eft Deo ingratum, et quam eft crudele atque abominandum flagitium, ovibus Christi spiritualia pabula denegare; aut cuivis ex Christi familia demensum, ipsi à Domino destinatum, subtrahere ? Teneris illum docere? Eodem præcepto et teneres illum baptizare. Quam reddes Domino rationem de neglecta ovicula, et spreto ipsius mandato ? Non funt hæc ministeria aliquibus cercis locis aut temporibus affixa, fed ubicunque funt duo aut tres congregati in Nomine Domini, ibi iple est in medio ipsorum, Math. 18. 20. Er cavendum ne minimam ex Christie viculis offendamus, aut contemnamus, Math. 18, Gaudium existit in Colis de uno peccatore refipiscente, Luc. 15. Non est voluntas coram Patre nostro coelesti ut pereat unus ex pusillis istis. Math. 18, 14. Non hic alligamus Dei gratiam Sacramentis. fed ministros oftendimus suo alligatos esse officio, erga cos ad quos missi sunt, nt doceant, ac baptizent.

VIII. Que diximus de Baptismo infirmorum que vinctorum, eadem faciunt pro administranda eis facra Coe- De adminina. Cujus administratio non est ullo certo loco, aut certo era Cana communicantium numero circumscripeta, sed quamvis an- clinicis & nitendum fir, quoad ejus fieri potett, ut in publico populi Christiani cœtu peragatur, non tamen hunc vitæ panem & potum esurientibus, ac sitientibus elinicis & vinctis fas denegare : eft enim hæc pars illius demensi quod Christus pater-familias illis suis domesticis distribuendum reliquit. Adfint modo, ad lectum ægroti, aut in carcere cum vincto vel detento, duo aut tres in Nomine Domini congregati, ut in eo cœtu quantulocunque, iplo Christo præsente, mysteria

celebrentur .

I X. Arqueita jam patet justas fuisse & idoneas rationes, ex ipfarum rerum intuitu, propter quas Patres Pertben- di decrecum ses articulos à Rege propositos, partim potuerunt, partim etiam admittere debuerunt, Nam in rebus illis quædam funt necessaria,omnes autem licita ac laudabiles: illa fine peccato contemni non pollunt; ifte licite et laudabiliter admittuntur.

## CAPVT VIII.

Indicii Synodici rationes justa ac idonca ex intuitu Ecclesia Scoticana, 6. 1. Prima ratio, à Fide data, 9. 2. Altera, à decore Ecclefia, §. 3. Illatio contra Schifmaticos, §. 4. De malo quod mutationem fequatum est, five de Schifmate, 9.5. Tertia ratio, à libertate Boolefie, 9.6.

Rationes ex inquitu Ecclefiz Scoticana.

Fides data.



ENIQUE fi Ecclesia hujus SCQ-TICAN Æ Fidem , decus, et libertatem intuearis, videbis articulos illos convenienter elle introductos .

II. Promiserant Regi Pastores se plebes fuas de harum rerum natura diligenter in-

formaturos, uti patet ex rationibus à Regis ineuitu allatis. fupra Cap. 5. 6. 6. Rat. 7. Et Rex nihil fubito, nihil tumultuarie fieri percupiens, spatium illis ad id præftandum concessit; ut, præparatis & veritatis lumine illustratis hominum animis, omnia survius progrederentur. Hanc Fidem datam fi liberaffent ortines Paftores, non superellet jam offendiculi metus. Nam dociles facile intelligerent rerum propositarum convenientiam, et expedientiam: nec omittendæ erant propter contumaces, et indociles .

III. Dedecorofum effet noftræ Ecclesiæ res illas palam licitas, & maximam partem necessarias, omnes certe noftræ Ecclesiæ hoc tempore expedientes,rejicerenanquam illicitas, et Verbo DEI repugnantes, aut etiam tanquam incongruas, nulla alia reddita ratione quam quod prius aliter consueverint : ac fi consuetudo omnis Ecclesiastica esset immutabilis; nec ea effet in nostratibus rerum Theologica-

Vide lib. 3.

rum scientia, qua de rerum istiusmodi natura, et confuetudinis mutabilitate, et necellariorum à non necellariis diffin-Stione dijudicare pollent. Certe fi res illas tanquam illicitas, & quas neque Ecclesia admittere, neque, præscribente Ecclesia, subditt suscipere pollent, rejecisset Synodus, ludibrio habiti essemus inimicis, et amicos nostra insciria puderet ac tæderet. Si vero agnofcens Synodus res effe in se licitas, sola tuendæ consuetudinis pertinacia omnes memoratas rationes negligeret, proculdubio imprudentiz notam non effugeret .

IV. Cum vero et sapienter et prudenter jam à Synodo res illa decreta fint, quomodo fe à nefarii Schifmatis, et Schifmaticos, turbulentæ feditionis crimine excufabunt ii fubditi, præfertim Pastores, qui tum res ipsas, tum Synodum contem-

nunt ?

V. His omnibus nihil opponis, nisi malum mutationem fequens; quo tamen allatærationes longe præponderant. Præ. Demaloquod teres, fi ab eventu argumentandum fit, quamvis res adhue fequatum eff, in integro ellet, admittendi potius effent articuli ex ipfo five de Schifeventus intuitu. Schisma quidem sequutum est: at quis hoca fratribus expectare poffet? Annon potius expectandum erat, ut, quamvis aliter pro tempore fentirent, judicium tamen fuum in hoc rerum genere Synodicz authorieati obsequenter submitterent? Quia DOMINVS justit audire Ecclesiam, & quidem sub pona ejectionis. Et jubentur Spiritus Prophetarum Subjecti elle Prophetis : Prophetis, inquam, non sparlim sua placita in hoc yel illo angulo musticantibus, sed Ecclesiastice sive Synodice in Nomine Domini Congregatis, Math. 18. et 1. Corinth. 14. Quia Deus noster non est confusionis Dens, sed Pacis, 1. Corintb. 14. 33. Malum ergo quod mutationem fequutum est, non per se ex decreto Synodico, aut vitio Patrum Synodicorum mutationem decernentium, fed per accidens, et ex rebellium improbitate exftitit. Danda quidem eft opera,ut, quoad ejus fieri poterit, ne per improbisfimorum quidem importunitatem lacerari queat Ecclesia, et Schisma exiftere: at non semper quoliber medio præcavendum Schis-

ma, neque illud damnandum est, ex quo per accidens, per aliorum duntaxat improbitatem, Schisma sequutum est. Propter Christi verba Schisma exstitit inter Iudaos, Ioann. 7. 43. et Cap. 10. 19. Et Apostolus Paulus ait, necesse esse ut sint Schismata et Hateles, 1. Cosimb. 11. Vnicuique ergo cura esse debet ut suum faciat officium, atque ita nec Schismatis, nec Hareleos supervenientis reus erit. Facilius erat & conducibilius nostra Ecclesia, ejusque officio convenientius, resistentes dociles erudire, & indociles compescere, quam illa graviora mala, qua ex negata articulorum admissione erapt inevitabilia, super se attrahere.

Vide lib. 3. cap. 5. num.6.

Libertas.

Dilemma.

VI. Imo verò quamvis de re tota adhue effet diliberandum, discimus ex hoc Schismate decernendam esse articulorum introductionem potius quam rejectionem : fic enim postular libertas Ecclesia SCOTICANA, cui jugum necessitatis imponere satagunt homines veritate, hac quidem in parte, destituti. Nam aut res funt licita, & Verbo DE I non prohibitæ, quod agnoscere refugiunt, quia prævident nos facile illaturos, & sponte sequuturum, incumbere eis obediendi necessitatem : vel sunt illicita, & Verbo DEI prohibitæ, quod folum habent perfugium quod huic fuz contumacia, & lacerationi Ecclesice, prætendant . lam vero hic error est non tolerandus, & Verbo DEI repugnans, & primitivæ Ecclesiæ, ac omnium reformatarum Ecclesiarum judicio contrarius. Et omnino liberandæ funt Christianorum conscientia ab hujus erroris jugo. Esse autem hunc facris literis repugnantem errorem ex superioribus abunde liquer. Eundem quoque universæ Ecclesiæ judicio esse contrarium patebit ex Libro secundo hujus FRENICI.

## CAPVT IX.

# De juramento a SCOTIS præstito. ANNO DOMINI 1581.

Proponitur objectio à juramento, S. I. Responsionis pars prima, 6. 2. Ejufdem pars fecunde, 6. 3. Pars tertie, 6.4. Pars quarta, 9. 5. Conclusio contra desertores jaramenti, 9. 6.



UM autemargumentorum pondere de reipla superantur, confugiunt nonnulli ad juramenti religionem, qua terrorem injiciant infirmis conscientiis; quia scilicet Rex IACOBVS ejusque familia aliique varii Anno Domini 1581. jura-

runt se perseveraturos in Doctrina & Disciplina hujus reformatæ Ecclesiæ SCOTICANE, & pro vocatione & facultate sua eam defensuros omnibus diebus vitæ suæ.

II. Ad hanc objectionem respondeo. 1. Ve taceam Resp. p. 1 juraffe illos non pro aliis, fed ut aliis exemplum præberent, re illicita das ne iplos quidem jurantes obligaret juramentum ullum de nulla obligare illicita, que fine peccato, nec promitti, nec præftari pol- nitentian. fet . Qui enim illicitum aliquid juramento promisit, peccavic jurando injufte: si autem illud perficere pergat, quasi religione juramenti, jam secundo peccat, quando illicirum juramentum scelere adimplet, & peccato suo Nomen DEI profane prætendit. Cui igitur talealiquod excidit juramentum, poenitentiam agere debet de profana temeritate, non scelus scelere cumulare. Hujusmodi autem perjurii reos se constituunt quicunque de rebus alioqui in se

De juramento

Pactum Iofina extraord narium, non trahendum in exemplum ordinarium. non illicitis, fed liberis, & mediis perperuam fibi figunt regalam, à qua se nullo unquam casu discelsuros juramento promittunt: il, ea regula pugner cum rerum ipfarum natura, cum statu & libertate Ecclesiæ militantis, cum charitate fraterna, & per confequens cum Verbo D E 1. Iuramentum Gibeonitis præsticum contra ipsius D E I mandatum, & inconfulto DEO, non potuitient lofus & Ifraelita opere perficere, nisi DEVS extraordinarie de suo mandato dispensallet; compassione ponitentis illius populi Gibenitici, & propter honotem sui Naminis, ut neque fædifragorum fautor, neque supplicum ponitentium aspernator elle videretur: & ob alias rationes ipfins diving Majeftati cognitas. Nec tamen propterea illud lofue & Ifraelstaram factum, five in jurando, five in fervando, contra expressam & manifeftam DEI præceptionem, fas nobis trahere in ordinarium exemplum. Neque ordinarii officii à DEO nobis injuneti fas linquere tramitem, absque extraordinaria revelacio-

Lefp. p. 8, Juramentum illud Sesteram Juislicitum, de re licita, & necoffario.

III. Quod autem jurarunt nostrates non erat illicitum. fed à nobis omnibus jure præftari poteft ac debet. Ecclefiz enim SCOTICANA nunquam ea mens fuit, ut exiftimeret omnes ricus & caremonias externas, qua in cultu DE I eriam licite ac laudabiliter adhibentur, elle prorfus immutabiles : fed è contrario, in publica fidei confessione & COTICANA, quæ exftar inferta Actis primi Parlamenti sub I A C & B O Rege sexto habiti Edinburgi decimo quinto die Decembris, Anno Domini 1567. Et multorum aliorum Parlamentorum decretis confirmata eft: & in Syntagmare confessionum latine edita eft : in illa (inquam) confessione, Articulo vigesimo, hac habentur diferra verba; Altera conciliorum generalium caufa fuit propter bonam politiam confirmendam & observandam in Ecclesia, in qua (ut in DEI domo ) omnia decenter & ordine fieri convenit. Non quod eandem in omnibus politiam, eundemá, prorfus in fingulus ceremonius ordinem pro omnibus etatibus; remparibus, & locis constitui posse arbstremur; nam ut ca-

FCTHO-

remonia ab kominibus juventa tantum funt temporales: ita & poffunt & debent mutari, cum portus superfistionem pati, vel fovere, quam ipfarum ufu Ecclesiam DEI adificare, inveniuntur. Hac ibi. In minori autem illa confessione postea edira, qua etiam juramentum continetur, profirentur SCOTI le majori alla confessiona & religionis forma, libenter in omnibus articulis, in conscientiis suis, afsentiri, tanquam indubitata DEI verstati, que verbo ipsius scripto tantumodo innititur; ideog ab omni contraria religione & doctrina abkorrere, camá deteftari. Iam Juramencum aurem confessioni illi ex diametro contratia est hac nova tres illi qui doctrina, in quorundam cerebris heri nata, de gestus & similium in Sacramentorum celebratione rituum & circum- tendunt conftantiarum necessitate atque immutabilitate : quapropter si cos juramenti illius religio mover, meminile debent fe non polle novitium hunc errorem, absque manifesta juramenti illius transgressione, profiteri: sed oportere cos ab hoc errore, tanquam confessioni SCOTICAN & eviden. ter contrario, abhorrere, eumque dereftari.

I V. Præterea in minori ilta confestione fantte profiten- Refp. p. 3. tur Scot i fe Ecclefie Scoticana reformata feipfos in Idem oftendi doctrina, Fide, Religione, Disciplina, & usu Sacramen- mento. torum, tanquam viva membra ejusdem corporis sub Christo capite libenter adjungere: promistentes & solenniser ju-rantes per magnum illud nomen Domini Dei nostri se perseveratures in doctrina & disciplina hujus Eccl. sia, &, pro sua vocatione ac facultate, eandem defensuros omnibus diebus vita fua. Contemptores igitur funt & fecuri violatores illius juramenti, qui ejus vinculo se obstrictos profitentur, & ramen ab Ecclefia Scoticana reformata, vel in Doctrina, vel in Fide, vel in Religione, vel in Disciplina, vel in ulu Sacramentorum, fe feparant, non tanquam viva, led

tanquam moribunda, aut certe heteroclita, ejus corporis membra : neque habent quod fuz separationi prztexant

ejus religionem fuz prztumacie.

tur alio argn-

QUIP

quippiam, nili quod indignantur Ecclesiam usam elle, in rebus mediis determinandis, ac murandis, ea libertace, quam fibi à Christo relictam effe, feque farram tectam confervaturam elle semper professa est. Quam professionem SCOTI

illius juramenti obstricti fint ut perseverent in doctrina hu-

jus Ecelefiæ, quo jure illis liquit neglecta publica Catechefi.

V. Ad hominem etjam argumentabor. 1. Si vigore

tolenni jurejurando obfignarunt.

Refp. p. 4. Retorquetur objectio.

Varietas Casechismorum.

que in Ecclesia recepta est, novas libi suo arbitratu. & quidem verbis differentes in multis Parochiis, procudere Catecheies? Respondebunt fortalle, se perseverare quidem in do-Arina Ecclesia,& mente Eccl. Catecheleos fervare, mutaffe autem verba quædam duntaxar, et methodum, ac differendi modum, quæ non funt de elfentia doctrina, aut contraria receptæ religioni, sed tantum circumstantiæ quædam liberæ,ad quaru determinatam aliquam et fixam regulam non fint illo juramento obligati. Qui sibi tantam concedunt in circumstantiis libertatem, absque authoritate publica, imo non fine magna confusione, dicant quo jure denegent Ecclefia, publicam habenti authoritatem, libertatem eam in circumstantiis, quam Dominus ac sponsor ejus ei reliquit. 2. Ex bearæ memoriæ M. Ioannis Knoxi, altorumque Patrum publicis ac Synodicis decretis hac Ecclesia reformara SCOTICANA gubernabatur per Superintendentes, id eft, Episcopos: nam Episcopos else Superintendentes, et utroque vocabulo, altero Graco, altero Latino, unum idemque intelligi Officium, docent Augustinus, lib. 19. de Civitate

DEL, cap. 19. et Hieronymus, in epilt. ad Evagrium. Et extant

adhue in publicis nostris rituum libris Liturgicis regulæ

publica authoritate edita, et Pfalterio metrico prafixa, de electione et ordinatione Superintendentium, id est, Episcoporum. Qua fide igitur ifti, qui decretorum Ecclesiasticorum immutabilitatem somniant, et huic suo somnio etiam juramentum prætendunt, qua, inquam, fide audent fe op-

SCOTICANA disciplina Synodice constituta, ut notorii ho-

micida, adulteri, et inceftuofi, et similium horrendorum

3. Ea etiam erat Ecclesiæ

Aagitiorum

ponere regimini Episcopali?

ETTONO\_ TO. Superintendens.

Compendiaria excommumicatio.

flagitiorum manifesti, seu legitime convicti, ex Ecclesia per publicam excommunicationis sententiam protinus eincerentur, abfque præviis admonitionibus, et precationibus publicis: qua de re editæ funt constitutiones etiam in libro illo Liturgico. Nec tamen Ecclesia SCOTICANA perjurio fe implicuit, abolendo illam fummariam (ut vocant) excommunicationem, neque ea utuntur Fratres ifti, qui nefcio qua incogitantia contumacia fua religionem obtendunt juramenti, sed decreto Ecclesiastico postea facto, de præmittenda trina admonitione publica, &, post admonitiones, trina precatione, le prabent morigeros. At certe, fi jurata illa, in hujus Ecclesiæ doctrina et disciplina, perseverantia ita exponenda fit, ut neque Ecclefia, neque ulli huius Ecclesiæ membro fas sit ab ulla vel doctrinæ, vel disciplina, in legitima Synodo semel recepta, circumstantia unquam recedere, jam fe perjurii reos constituerunt Fratres ifti, qui juramenti religionem tantopere jaditant, in tribus iftis exemplis jam memoratis. Possem etiam alia adferre .

VI. Sin autem sic intelligenda sit ea perseverantia (si- Conclusionecut eam intelligi oportere omnes sani facile perspiciunt) ut menti desertemembra hujus Ecclesia SCOTICANA fe huic Ecclesia li- res, benter adjungant in doctrina Verbo DEl congruente, et ea disciplina quam convenienter eidem Verbo pro loco et tempore, aliique circumstantiis, Ecclesia SCOTICANA expedientem judicaverit, five consucros ritus retinendo, sive coldem mutando, prout se facere polle, imo interdum debere, profeifa est in majori illa sua Confessione, Articulo 20. profecto Fratres à juramenti illius desertione non sunt immunes, qui ritus ab Ecclesia SCOTICANA congruenter Verbo DEI præscriptos rejiciunt: neque in hac Religionis ac Disciplinæ parte se huic Ecclesiæ adjungunt, Cum tamen ritus ifti omnes fint liciti, et hoc tempore expedientes; et quidam eriam perpetuo necessarii : ficut supra demonstravimus. Atque hæc de Iuramento, et in universum ad eam objectionem quæ de mutatione facta, et novitate invecta, adfertur.

CAP.

# apapapapapapapa

## CAPVT X.

Ad secundam partem Aporiæ octavæ, num mutationi jam sactæ resistere liceat.

Nefas resistere, §. 1. De offensione insirmorum, §.2.

De bostium ludibrio, §. 3. De objectione levitatu, § 4. Et
Idololatria, §. 5. Ad objectionem de reditu ad ritus Papisticos, §. 6.

I.

Obedientiz



VIN mutationt (inquis) licet facta meritò tamen adhuc resistendum. Quid audio ? Deleatur igitur è sacris literis illa sanctio, si non audierit Ecclesiam, sir tibi velut Ethnicus & Publicanus, Math. 18. Et illa pracceptio, ut spiritus Prophetarum

subjecti sint Prophetis, adjecta hac ratione, quod DEVS noster non sit seditionis DEVS, sed Pacis, 1. Conintb. 14. 12. 33. Item illud, obedite præposittis vestris, & subjecti estote. Heb., 13. 17.

De offentione

II. At inquis, Alioquin infirmiores offendimus; hostibus, & ludibrium debemus, levitatem, Idelolatriam fuggillantibus, & animos addimus ad eorum ritus relats. Respondeo: Si offensionem spectemus, cum fas non sit quenquam ex minimis scandalizare, quo loco ponimus Ecclesia nostra, vicinarumque Ecclesiarum offensionem? Quo loco offensionem Regis Religiosissimi, & Potentsimi? Et ha quidem offensiones, ut supra ostensum est, erant inevitabiles, & data suissent; ista autem infirmorum (quos vocas) offensio erat evitabilis, si Pastoressuum fecissent officium, estque non data, ut supra documus,

CAP. X.

55

fed. per quandam refiftentium Ministrorum vel ftopendam inscitiam, vel abominandam proterviam, inexcusabiliter accepta. Plebs facile informaretur: profitentur enim SCOTI fe Verbum DEI scriptum agnoscere pro unica & perfecta eaque perspicua fidei morumque Christianorum Regula: nisi igitur Pastores (quos hoc minime decebat) fua placita, extra S. Scripturam ab ipfis excogitata, & quibuldam male intellectis, ac milere detorris Scripturarum fententiis utcunque fucata, populo obtruderent, eaque pro divinis oraculis apud imperitos infoleter venditarent; imo. quod horribilius eft, eos indociles redderent, corumque errorem improbe confoverent, expedita eller via palabune dum gregem in falubria pascua reducendi. Pastorum autem infirmitati jam fatis concellum eft, adeo ur, qui jam ex ignorantia reliftunt, fint inexculabiles; eft enim ca affectata & voluntaria ignorantia: qualis corum deriforum de quibus loquitur Petrus Apostolus, 2. Pet. 3. 5. De talibus Apostolus Paulus, Si quis, inquit, ignorat, ignoret, 1. Cor. 14: 38. Talium hominum offensio quo loco habenda sie docer nos illa DOMINI nottre ad Discipulos, de offenfis Pharifeis, responsio, finite illos, duces funt caci cacorum. Matb. 14. Si qui autem contra cognitam veritatem obstinate calcitrant, meminerint multas plagas manere illum fervum, qui sciens voluntatem DOMINI sui, non paraverit neque fecerit ad voluntatem ejus Luc. 12. 47. Er durum effe adversus stimulos calcitrare, sicut monet DOMINVS Act. 9. 5. B. Augustinus, lib. 1. contra Epistolam Parmeniami, cap. 7. deimproba contumacia, & contumaci improbitate Donati Starum fic conqueritur; Nec qua dicebant probares potuerunt, & adhuc in fanta Ecclesia pracisione sacrilego furore ferebantur. Publice insultant, & nec veritatis manifestande causa sermonem nobiscum conferre dignantur. Et adversum nos loquuntur, & cum eos obmutescere compellat veritas, silere non permittit iniquitas . Hac Augufines. Eadem nobis de fratribus quibusdam querimonis eft, corumque sequacibus, qui, misellorum papicolarum in morem

morem, ultro cacutientes, tam bruto stupore à Magistrorum suorum ore toti pendent, ut nec ad respondendum, petenti rationem ejus fpei quæ in ipsis est, parati fint, neque sustineant discere meliora. Et (quod Augustinus olim de Pelagianis scripsit Epist. 105. ) Non invenientes qua exeant, pergunt in pracipitem stultitiam, dum nolunt mutare sententiam. Hieronymus, in Dialogo adversus Luciferianos, ait quorundam Hæreticorum eos esse mores, ut facilius vinci possint quam persuaderi . Excratur igitur erga contumacium Pastorum obstinatissimos quosdam coryphæos Ecclesiastica disciplina, ut pæna ad paucos, terror ad multos pertineat, & rudi popello præficiantur prudentes ac fideles Pastores secundum cor DEI, qui populum DEI pascant scientia et intelligentia: et hi motus animorum, arque hæc certamina tanta, exiguo negotio protinus conquiescent. Vide lib. 2. cap. 2. num. 5.6. 7. et cap. 8. num. 8. et cap. 11. num. 19.

Iacem. 3, 15.

De hostium

III. At hostibus inquis ) ludibrium debemus, levitatem, Idololatriam, suggillantibus, Ganimos addimus ad eorum ritus relapsi. Respondeo: Cogita tecum quantum debuissemus hostibus ludibrium, si, vanissimorum somniorum impetu miserabiliter abrepti, res partim utiles, partim necessarias cæca præsidentia condemnassemus tanquam illicitas,

aut etiam temere rejecillemus.

Ad Objectionem Levitatis. I V. Frustra levitatis obiectionem metuis, statuta enim de rebus mutabilibus accommodare loco et rempori non levitas, sed prudentia est. D E V S ipse quas tulit de Caremoniis Mosaicis leges antiquavit. De q la mutatione S. Angustinus, lib. 32. contra Fanssum Manichaum, cap. 14. sic scribit; Sicut ager non debet reprahendere medicinalem doctrinam, si aliud ille hodie praceperit, aliud cras, prohibens etiam quod ante praceperat, sic enim se babet sanandi ejus corporis ratio, ita genus humanum, ab Adam usque in sinem seculi, quamdiu corpus quod corrumpitur aggravat animam, agrum atque saucium, non debet divinam reprahendere

dere medicinam, si in quibusdam hoc idem, in quibusdame vero alind prins, alind posterius observandum effe pracipit, prasertim quia fic aliud pracepturum esse promisit. Hæc ille. Audiant eriam Papita de Ecclesiafticarum conftitutionum mutabilitate Romanos Pontifices, Innocentiam Papam tertium. et loannem Papam 22. Innocentius; Non debet, inquit, reprahensibile judicari, si secundum varietatem temporum flatuta quandog, varientur bumana: prafertim cum urgens necessitat vel evidens utilitas exposcit. Extra, de consanguinitate & affinitate, cap. non debet. Vbi Innocentius approbante Concilio revocat constitutionem Papalem & Synodicam Gregorii Papæ in Concilio Meldenfi: item Iulit Papa, de vetitis gradibus confanguinitatis in contrahendis Nuptiis. Ieannes autem Papa in fuis extravagantibus, tit. de Torneamentis, ait, Konnunquam quod consulte statuitur, ex famioris inspectione judicii consultius revocatur. Hac loannes, qui citato titulo revocat constitutionem pradecessoris fui Clementis Papæ quinti de Torneamentis & Haftiludiis.

At hostes (inquis) Idololation Reggillabient. Merito quidem'id facerent, fi nos panem iplum, quem- nem idololaadmodum illi consecratam hostiam, adoraremus. At con- triztrarium nos profiteri, & folum DEVM adorare, & ipfi clamamus, et norunt adversarii, qui de nostra Religione aliquid intelligunt. Ignaris autem inimicis, quocunque te verteris, nisi depulta ab ipforum mentibus caligine, nunquam fatisfacies. Protervi autem obtrectatores non quiefcent quocunque ufus fueris geftu : fi enim fedeas, Arianifmum, aut faltem prophanum Christi contemptum objecta- versus hobunt, genua autem flectentibus ais eos Idololatriam impu- fium calumtare. Tutisimum remedium adversus omnes calumnias eft doctrinæ perspicuitas, & incaminatæ actionis evidentia. Nos in celebratione facra Cona illum folum adoramus, cui noftræ per CHRISTVM redemptionis beneficium acceptum referimus, cui de tanto dono gratias agimus, ad quem genua (cum Apostolo) stectimus ut det Ephes. 3.

Totiffinum ren edium ad-

nobis,

nobis, secundum divitias gloria sure, ut fortiter corroboremur per Spiritum ipssus, in interiore homine, ut inhabitet CHRISTVS per sidem in cordibus nostris, &c. At soli DEO, non acrem pani aut calici consecrato, hoc beneficium acceptum referimus, cique soli de tanto dono gratias agimus; ad illum solum genuassectimus, ut det nobis, &c. Ergo solum DEVM, non autem Panem aut calicem consecratum, adoramus.

De animatione Papistarum, & reditu ad corum ritus.

Nonideo aliquid est Papisticum quod eo usi unt Papista,

De unica & trina mersione in Baptismo.

VI. At animos (inquis) eis addimus, ad eorum ritus relapsi. Certe non petuntilli à nobis suz superstitionis. regulas: sed potius conviciandi ansam arripiunt quando ab eis ditsensionem, etiam in rebus licitis, de nihilo affectamus. Genuflexio in gratiarum actione, aut divini Nominis invocatione, non est ritus à Papistis juventus, aut Verbo DEI contrarius, sed est in ipso DEI Verbo approbatus, ut tali religioso actui conveniens. Neque permittimus ut quecunque Papiftis in ufu fuerint, ea Papiftica & Papiftarum propria fentiantur. Nam ufi funt factis Scripturis, ufi funt Sacramentis uli funt invocatione fancta Trinitatis, uli funt recitatione Orationis DOMINICE, usi funt Pfalmorum cantibus, ufi funt multis aliis, quorum nonnullis eriam abufi funt, nec tamen res iplæ propterea Papiftica, five Antishriftiane censende sunt: cogitandum quid nobis liceat, nec propterea aliquid nobis non licere existimemus, quia eo Papifte uli, aut fortaffe etiam abuli funt. Quam multa enim funt quibus Hæretici abutuntur, que tamenrecte à Catholice usurpantur? Olim in primitiva Ecclesia, trina merfio à traditione Apostolica descendisse putabatur, teste Tertulliano, Lib. de Corona militis, Cap. 3. Postea tamen, propter errorem Arianorum, Gregorio Remanorum Episcopo liujus nominis primo, et Concilio Toletano quarto placuit unica uti mersione, seut legimus apud Gregorium, lib. 1. Epift. 41. Et in Actis Concilii Toletani quarti, Can. 6, Vbi tamen Gregorius et Toletani fatentur repræhensibile non effe infantem in baptismate, vel semel, vel ter immergere . Et . jam sublato illo Arianifini scandalo liberum est pro regionum

num varietate, vel unam, vel trinam mersionem adhibere. In tribus merfionibus, inquit Gregorius, perfonarum Trinitas. & in una poteft Trinitatis fingularitas delignari. Vnde verifimile est Sabellianos personaru Trinitate negantes unica ufos elle merlione, & ante Sabellium Praxeanos, & Hermogenianos eundem errorem dogmatizantes: cujus erroris averfionem , ut teftarentur Catbolici trinam adhibuerunt in Baptilmate merlionem. At vero cum postea Arieni merliones numerarent, ut divinitatem dividerent, vilum eft Catbolicis unica uti mersione, ad significandum Deitatis unitatem : poftea verò conftabilita contra frianes orthodoxa veritate, quamuis adhuc exftent quædam Arianorum reliquia, liberum fuir, & eft, five trina, five unica uti mersione. Sic etiam Ecclesia SCOTICANA ( sicut & Ecclesia confeederati BELGII) initio reformationis populo sedenti censuit facram Conam administrandam, propter recentem memo- cap. 16. parte riam artolatriz Papistice. Nullo tamen ipfius genuflexionis s. nam. 10. odio. Nunc aurem manifeftata veritate, & abufu Papiffice detecto ac profigato, adeo ut, per DEI gratiam, hominum nostrorum reformatam Religionem profitentium animis nulla inhareant superflitionis illius vestigia, liberum fuit vel genuflectere, vel alio uti geftu in hac actione. Regula juris Canonici est non spernenda; Causa sublata, tolli confritutionem ex causa illa ortam. 1. qu. 7. quod pro remedie, in gloffa, g. cetlante. Genu-flexio autem Ecclesia noftræ hoc tempore vifa eft aptiffima; qui geftus nunc repræhensibilis elle non potest, magis quam vel trina, vel Vide lib. & unica merfio cempore GRAGORII, qui unam ipfe adhi- cap. se. parti bens merfionem, fatetur trinam nullatenus elle pollerepræhensibilem.

the manuary risks it to be the same

# dadadadadadadaga

CAPVT XI.

Ad tertiam partem Aporiæ octavæ, de necessitate, & tolerantia, & libertate.

Proponitur objectio, S. 1. Prima responsio, de necessitate, S. 2. Secunda responsio, de mutua tolerantia, S. 3. 4. Tertia responsionis, pars prior, de libertate quoad judicium, S. 5. Pars secunda, de dibertate praxeos, ejusque exercitio, S. 6. Quomodo maneat etiam praxeos libertas non obstante ordine Esclesiastico, S. 7.

sporiz odevæparstertia.



OC ipso (ais) quod indisferens ponatur, [geniculandi gestus] obtrudi, atque urgeri non potest ut necessarius: cum potius res ejusmodi tolerantiam mutuam, & plenam, quod vel judicium, vel usum judicio semper conformem spe-

Stat, postulent libertatem.

References.

Duplex neces fitas salia rei, alia praxeos.

Respondeo. 1. Retorqueo Argumentum; hoc ipfo quod indifferens fit fedendi geftus, non poteft obtrudi atque urgeri ut necessitate rei necessarius, nullaque hominum authoritate mutabilis. Necessitas alia elt rei, alia exercitil feu praxeos. Res illæ funt neceffariæ quarum praxis aut omiffio eft ex præscripto legis divinæ immediate neceffaria, etiamfi nullum ea de le interveniret decretum humanum, negate poreft hac praxeos omilfionifve neceffitas tolli aut mutari per aliquod decretum hominum; ut funt, DEVM proximumque diligere, non blasphemare, non adulterari, &c. Talia appellamus necessaria necessitate rei. Ataliz funt res quarum praxis aut omissio non est ex lege DEl immediate necessaria, sed necessitatem quandoque accipit mediante decreto Ecclesiastico, aut politico, eadem rurfus authoritate Ecclesiastica aut civili delebilem & mutabilem; adeo ut si jubeat Ecclesia aut princeps rem eam facere, fac

re, facienda fit ; fi omittere, omittenda fit neceffario; non necessicate rei, sed necessicate obsequii superioribus debiti : quandoque autem res ex libere vel omitti, vel fieri conceduntar, & tune neque omiffio, neque peaxis eft necetfaria. Tales res appellantur & funt mediæ feu indifferentes.

III. Secundo: Tolerantia mutua in rebus mediis lo- De solerantia cum habet fi tantummodo observationum diversitas, non autem turbatorum procacitas roleretur. Nam etjam leviori alioqui offenta conjunctus Ecclefia contemptus est intolerabilist tali enim introducta tolerantia peribit omnis au coritas Ecclesiastica, et ordo subvertetur, et negligentur illa præcepta superius commemorata de audienda Ecclesia, et Sabjiciendis Prophetarum spiritibus Prophetis, et de obe-

dientia ac subjectione præpositis exhibenda.

IV. Certe prudenter et clementer toleranda est docilis . Distinais fimplicium infirmitas, et modesta libertas illorum fratrum qui in ufu rerum mediarum vel ita edunt ut non edentem non' despiciant; vel ita non edunt, ut edentem non condemnent, sieut monet Apostolus, Rom. 14. Neque contemnant Ecclesiam DEI, quam CHRISTVS audire præcepit, Math. 18. At non est toleranda indocilis contumacia et licentiosa intolerabilis protervitas corum hominum qui aftute irrepunt ad explorandum libertatem nostram quam habemus in CHRISTO IESV, ut nos in ferviture adigant, magittraliter affereres Ee- Vide lib. .. clesia non habere potestate mutandi vel abrogandi priorem cap. 5. num. cofficutione aut cofuerudine Ecclefiaftica de geftu in Cona DOMINI, et similibus rebas, que funt in le medie et mutabiles: quin et murationi jam facte merito adhuc refiftendu: atq. ita pertinaciter latagentes adimere Eccl. eam libertatem quam habet in CHRISTO IESV, ab iplo DOMINO acceptam; et fidelium animos ad nefariam rebellionem concitare, ipsamq. fidei confessione Stoticanam, qua libertas hæc deelaratur, evertere: et eam clementiam, qua erga eos ufa hacten? eft Ecclesia, perversissime interpretantes : quado neg. dicere erubefennt quida furiofi,no ita leniter cu eis actum fore,nifi coru toleratores fibi cofcii effet male caufe, et equitate caufæ ipforu fatis haberet coperta, efq. cotra colcientia relifteret. O infan

mutua in re-

1. Diftinction

Quorundam turbatorum infania.

Iude, Verf. 9. Rom, 14. 4.

O infanam & intolerandam audaciam! Increpet te DOMI-NVS, Tu quis es, qui judicas alienum fervium? En tibi, blafphemam iftorum amentiam tolerare, non jam manfuetudo est, sed socordia, & impia prævaricatio in causa veritatis et innocentia. Quid. obsecro, aliud turbulenta quadam & obstinata ingenia ( nemo docilis, nemo modestus hæc de se dici existimet, de turbatoribus dolens & gemens loquor) quid, inquam, aliud incendiarii ifti sub specioso fraternæ tolerantiæ obtentu, non jam clam & latenter, fed propalam & impudenter moliuntur; nifi ut ipsis fecuris impune liceat fratres debitam DEO ejusque Ecclesia obedientiam exhibentes non tolerare, sed in cos amarulento cæci fastus imperu scurriliter debacchari, tumultuari, omnia miscere : seditiofæ suæ superstitionis, & superstitiofæ sedicionis venena discipulorum suorum auribus animisque infundere: & fuarum, non dico traditionum, fed, inventionum jugum conscientiis Christianorum obtrudete : et propter sua commenta, DEI mandata irrita facere: Orthodoxæ Ecclesiæ SCOTICANÆ, in qua adhuc degunt, et cui subsunt, authoritatem petulanter contemnere; salubres ejus constitutiones tanquam intolerabiles contumaciter rejicere ; ejus libertatem insolenter petsundare ; rebellionem contra eam sediciose docere; ac candem Altare contra Altare arroganter erigere ? Per quorum infanabilem infaniam eò jam ventum eft, ut ulterius nobis tacere non liceat, nisi DEI veritatem, & legitimam Ecclesia authoritatem, & libertatem, & fidelium DEI servorum famam, conscientiam, innocentiam, pedibus istorum hominum Pharifaice proterendam, perfidiosa inertia (quod absit) deseramus. Adhortor autem vos fratres, (inquit Apostolus Paulus) ut speculemini cos qui dissensiones & scandala, prater doctrinam quam vos didiciftis, faciunt; & declinetis ab ess, Nam qui hujusmodi sunt, DOMINO nostro IESV CHRI-STO non serviunt, sed suo ventri: & per blandiloquentiam & assentationem corda minime malorum seducunt. Vestra enim obedientia ad omnes pervenit. Roman. 16. Ver .

Necessaria querimonia, de quorundam prodigiosa concumacia,

Verf. 17. 18. 19. Item, funt (inquit) multi inobedientes, & vaniloqui, & mentium feductores, ( avonoπακίοι, και καιαιολόγοι, & Φειναπαίαι) quibus oportet os obturare; (85 of e Enisopi (en) qui totas domos subvertunt, docentes que non oportes, turpis lucri gratia. Tit. 1. 10. 11. Et alibi, Sed neque Titus, qui mecum erat quum effet Græcus, coactus fuit circumcidi: nempe propter subreptitios falsos fratres, qui irrepserunt ad explorandu libertatem nostram quam babemus in CHRISTO IESV, ut nos in servitutem adigerent. Quibus ne ad horam quidem cessimus per subjectionem. We veritus Evangelii permaneret apud vos, Gal. 2.3.4.5. Idem Apostolus ad Colossenses, Cap. 2. Vers. 18. ait; Mnders unas nara-Beaβευετω, &c. Vide infra lib. 2, cap. 3. num. 5. 6. 7.

V. In omnibus rebus mediis libertas quoad iudicium plena relinquitur, quando fubditi non jubentur credere cam rem esse in se necessariam que tantummodo media est, neq. De libertate quoad judijubentur in ea re constituere cultu Dei que cultus Dei pars cum. non eft: & in fumma, quando falfum pro vero non obtruditur hominum judicio. Et hæc quidem libertas semper relinquenda est Chiftianis. Quam tamen adimere faragunt non folum Papiste per fuas multiplices '& De No Benoneias, fed etiam Fratres ifti jugum necellaria fellionis, tanquam à CHRISTO imperata, Christianorum cervicibus volentes imponere: quod tamen CHRISTVS eis non impofuit. Peccant igitur, libertatem Christianis eripere contendentes qua cos CHRISTVS donavit. At Ecclesia SCO-TICANA, neque sessionem, neque genustexionem, neque ullum alium à quavis reformata Ecclesia usurpatum gestum unquam judicavit in se elle necessarium, neque in co DEI cultum collocavit : sed hujusmodi rerum indifferentiam, et mutabilitatem semper agnovit, cum omnibus aliis reformatis Ecclesiis .

De libertate

VI. Vium quod attinet five praxin in rebus indifferentibus, debet quidem ea effe judicio recte fentienti conformis: at judicium recte fentiens, ficut judicat rem ipfam in se else mediam, & vel fieri, vel omitti posse absque peccaro, adeoque ejus ulum absolute spectatum elle liberum; ita etiam libertatis hujus exercitium judicat subjacere regulis ordinis, & decori, & pacis, & adificationis, & fubjectionis illius qua jubentur Christiani audire Ecclesiam & prapolitis suis obedire, & ipsi Prophetarum spiritus jubentur subiccti elle Prophetis . Hæ enim funt leges de libertatis huius exercitio tradica in facris Scripturis, Math. 28. Roman. 14. & 1. Corinib. 14. Hebr. 13. Nulli licet contra has regulas fua libertate abuti. lam autem in talium rerum ulu id ædificat quod pacificum, illud eft pacificum quod est ordinatum, & quidem decore ordinatum ; is autem decens ordo est in Ecclesia ab ipso CHRISTO constitutus, ut in talibus non suo quisque se gerat arbitratu, sed audiatur Ecclesia, & exhibeatur prepositis obedientia, spiritusque Prophetarum subjecti fint Prophetis, id eft, legitimo conventui, five Synodo Prophetarum; quamdiu scilicet non adimitur illa necelfaria quoad judicium libertas, fed tantummodo praxeos exercicio regulæ præscribuntur, pro ea auctoritate qua Ecclesiam suam donavit DOMINVS, qui non seditionis, seu confusionis, sed Pacis DEVS et. Ea etiam quoad ipsam praxin Christianis relinquenda libertas eft, ut jugum CHRISTI facile non mutetur pertitunm asperitatem in difficile: & loco oneris CHRISTI, quod leve eft, non imponatur grave onus humanum, per importabilem exremoniarum multitudinem : arque ita populus Christianus ad antiquam veluti ludai/mi fervitutem revocetur. Iam autem per decreta illa Pertbenfia, nullo iftorum trium modorum admitur vel læditur libertas Christiana. Neque enim rebus in se mediis affingitur absoluta necessitas: neque in talibus ponitur cultus DEI: neque est onerola aut alpera præscriptæ praxeos observatio: sed bene congruent decreta illa memoratis regulis de sectandis ils quæ

is que ad pacem faciunt, et adificationem, et ad ordinem et decorum et de prastanda superioribus debita obedientia.

VII. Si objiciatur nullam videri relinqui libertatem praxeos Christianis, si exercenda fit praxis ex praferip-

to ECCLESIA.

Respondeo. 1. Non de omnibus rebus mediis præscribit Ecclesia, sed multarum utus, vel omissio relinquitur privatorum arbitrio. 2. In hocipfo apparet libertas, quod maneat liber-Ecclesia potestarem habeat de talibus rebus in alterutram cas, tum judipartem flatuendi: et ruslum, flatuta illa pro circumftan- praxeos, in tiarum varietate mutandi . 3. Etiam in eo stat Christiano- rebus mediis, rum libertas circa res tales, quod eas etiam ab Ecclesia ordine Beclepræscriptas observent Christiani non ob reru ipsarum in se ipectatarum necessitatem, sed propter necessitatem ordinis et obedientiæ; ideo eis liberum est easdem res omittere, et quas prius omiserant usurpare, Ecclesia constitutionem luam mutante. 4. Præterea quando in usu vel omif- vide Lib. 3, sione rei non contemnitur Ecclesia, neque venitur contra cap. 3. num. 3. mentem Ecclesiæ, fed fit quod Ecclesia pie prudenterque de aum. 8. & 19. intendit, magna eft libertas in ipfo speciali usu vel omissio- & cap. 3. ne. 5. Res mediæ ab Ecclesia aliqua præscriptæ in hoc etiam liberas retinent observationes, quod Christianus ad aliam perveniens Ecclesiam, in qua diversa est praxis, & quidem publica illius Ecclesia auctoritate recepta, potest libere uti praxi et consuetudine illius Ecclesiæ ad quam pervenit. Quia in una fide nihil officit fanctæ Ecclefiæ consucrudo diversa: et pro corum inter quos vivitur societate utendum rebus mediis, ne scandalo simus Ecclesis DEI. Sicut ergo contra memoratas ordinis, et decori. er pacis, et adificationis, et obedientiæ regulas peccalfet , quicunque in Eccessia SCOTICANA gestum fedendi usurpante et præscribente, ab eo gestu per contemptum et contumaciter abstinuisset, ita etjam contra easdem peccant ii quinunc in eadem Ecclesia, gestum geniculandi usurpante, et præscribente, hunc gestum per contemptum et contumaciter respunt : contra casdem

Quomodo

etiam regulas peccaret ille, qui ad alias veniens ejusdem nobiscum communionis & Fidei Ecclesias, non se ad illarum consucradinem in rebus hujusmodi mediis accommodaret, fed earum communionem propter externorum hujusmodi rituum diversitatem obstinate contemneret.

## CAPVT XII.

Ad nonam Aporiam, de actuum quorundam indifferentia.

Proponitur Aporia, seu Paradoxum, 9. 1.2. 3. 4. Affirmationis subjectum explicatur, \$, 5.6.7. Ejufdem attributam explicatur, 5.8.9. Questio clarius proponitar, 5. 10. Distinctio pro ftatu questionis, §. 11. Duo questionis membra, 6, 1 2. Ad prins membrum refponfio, 6. 1 3. Solvitur objectio de bonefto & inbonefto, §. 14. 15. Ad pofterius membrum refponsio, § . 16. Et inde evincitur prasens geniculandi mecefsitas, & adferuntur aliquot utiles distinctiones necessitatis, quibus oftenditur necessitatens geniculandi nunc subditis incambere eti am de jure divino , 6. 17.

Proponieur



VORVNDAM, inquis, mustationem potius quam ingenuam ( si quid iis cerebri) animi sententiam, adjungere libet, nullum effe actum indifferentem; cujus paradoxi funt harationes, &c.

I 1. Respondeo ; Hoc ipfe cum fatearis effe talepara doxum, ut ejus feriam defensionem nemo, nisi per inopiam cerebri, fuscipere possie, cur ipsum nobis, & quidem rationibus aliquot in speciem munitum, propo-

nas, non

nas, non video, nisi quia aut rationes ipsas, quas subiicis, utcunque non ita firmas, probabiles tamen & pon contemnendas elle judicas, aut, quod magis reor, fententiam hac de re nostram, & quanam idonea responsiones esse videantur, ut expromam, postulas; quod equidem ingenue faciam, DEO dante. Antequam vero ad rationes tuas accedam. primo ipfam Thefin examinabo, & oftendam argumentum ab actuum necessitate sumptum valere contra contempto.

res decretorum E CCLESIASTICORUM.

III. THESIS ipla clarius proponenda eft, ut fensus ejus inveniatur. Actum quidem indifferentem poftea interpretaris eum qui neque sit bonus, neque malue, & ais, nullum effe actum indifferentem, sed omnem actionem esse vel bonam, vel malam. Si quaram ex te, de quo genere actionum hoc afferas; non fatis claram responsionem suppeditant rationes quas adfers : modo enim loqui videris tantum deactionibus prudentis Christiani hominis. modo de cujuscunque hominis actionibus: nee hominis five Christiani, five à Christiana fide alieni actiones distinguis: neque doces de quo bonorum & malorum genere quæftio ifta sit intelligenda. Explicabimus igitur propoficionem affirmativam, unde sponte parebit sensus partis negativæ?

IV. Affirmatio cft; Omnis actio est bona, vel ma. la: hinc infers partem negativam, Ergo nulla indifferens. Explicandum est priori loco subjectum propositionis affirmativa, deinde ejusdem attributum. Subjectum

est, Omnis actio: Attributum, bona, vel mala.

V. Non cujusvis, sed tantummodo rationalis aut in- Esplicaio, tellectualis creatura actio intelligenda est: nempe hominis aut Angeli. Arque ut de hominibus nunc loquamur, cum cujuliber hominis rationis usum habentis line alique actiones necessario vel bonz, vel malz, ut juramentum, faerificium, enormis Izfio proximi, &c. Hand immerito queritur, num etiam de aliis omnibus cujuscunque hominis rationis usum habentis actionibus idem sentiendum sit.

Sie Thomas, cu jus authoritatem potea obtendis, quæstionem hanc intelligit, in 2. sent. dist. 40. ques. 5. et 12 22 qu. 18. art. 8. et 9. Hoc solo posito discrimine quod dicat non posse esse aliquem actum à deliberata virtute procedentem in homine habente gratiam, qui non sit meritorius, vel demeritorius: sed tamen in non habente gratiam posse esse aliquem actum deliberatum, qui nec meritorius, nec demeritorius sit, sed indifferens ad meritum et demeritum: esse tamen bonum vel malum omnem actum cujuscunque hominis rationis usum habentis. Sed omissis assis, loquamur de hominibus Christianis: quamvis probationes, quas subjungis, ad cujussibet hominis, rationis usum habentis, actiones accomodari possint. Hominis, inquam, rationis usum habentis, nam etiam infans est homo rationalis, antequam rationis usum consequatur.

De cujulmodi hominisactionibus fie queftio.

Adienum di-

VI. Neque omnis actio hominis usum rationis habentis hic locum haber : nam funt actiones Phylica , naturaliter determinata, ut clurire, litize, appetere fœlicitatem, Sec. Sunt actiones homini cum plantis, sunt cum bestiis communes : quæ, qua tales, etiamfi fint hominis, non tamen propric humanæ funt actiones : ut alimentum fumere, concoquere, vigilare, dormire, &c. Que omnes actiones, quà tales, id eft, qua homini cum plantis, bestiisve communes, funt quidem vegetales, aur animales, at non funt humanæ : quia eæ solæ actiones humanæ sunt quæ homini propria, nec plantis, bestiifque communes, id eft, quæ rationales, aut voluntaria funt. Proinde quamvis edere, bibere, dormire, &c. quatenus ratione reguntur fint actiones humanæ, adeoque vel bonæ, vel malæ, in fe tamen, quatenus vegetabiles, aut animales funt, neque bonæ existimantur moraliter, neque malæ: fed ex eireumftantiis, quas racio dictar, evadunt aliquo modo actiones rationales & voluntaria, adeoque vel bona, vel mala. In illis autem circumftantiis determinandis occupatur prudentia; & in actiomibus lecundum prudentiz dictamen moderandis exercetur virms moralis.

VII. Non igitur omnis actio hominis, sed tantummodo

humana actio hue pertinet. Neq. omnis humana. Nam omnis actio rationalis est humana. At prefens questio comple- quastionem Ritur actiones voluntarias duntaxat ; funt autem humanæ pertineant. actiones, five rationales, quedam voluntati non fubjecte: ut primis principiis per intellectum credere, et conclusione demonstrationis scire, &c. Qua actiones cum voluntati non sublint, fed intellectui et menti fint inevitabiles, non existimantur moraliter bonæ vel malæ. De folis igitur voluntariis actionibo hic queritur: Voluntarias intelligo non folum ex volutate deliberata sed etiam ex indeliberata nam et temere irasci, et inde fratri dicere, Raca, aut ei stultitiam ex indeliberata voluntate contumeliose objicere, peccatu est morale, sicut docer Dominus, Mat. 5, 22-et è contrario audita fratris calamitate vel prospero successo, statim debita, vel copassione, vel congratulatione, etiam abiq. deliberata volutate, affici, est bonum morale, Talia auté appello voluntaria, id est, voluntati, et arbitrio subjecta, quia etiamsi pravi moto nos aliquo modo invitos corripiant, no tamé fic fuit ab initio, fed in potestate volutatis integræ hominis nodu lapsi fuit, ut etiam primi illi moto vel no existerent, vel salte no culpabiles exifterent. Preterea quicquid fit voluntate (five deliberata, five indeliberata)illud est aliquo modo volutarium. Sed agamus interim de actionibus voluntatis deliberativa secundum quod deliberativa eft; fic enim Scholastici,in 2, fent. dift.41.

VIII. Arque hec de subjecto propositionis. Sequitur explicatio attributi. Bonum multiplex eft, etiam prout boni hic inactionibus attribuitur. Duas adferam distinctiones : 1. Bo- telligatur, num vel est Metaphysicum, vel Physicum, vel morale: 2. Bonum vet est jucundum, vel utile, vel honestum. Eisdem mobis dividitur malum, quamvis malum Metaphylicum nihil fit. At quando quarimus hoc loco an deturaliquod medium inter bonum et malum, intelligimus tantummodo bonum morale & honestum, cique

oppositum malum morale, & inhonestum.

IX. Neque huc pertinet omnis bonitas moralis; nam est quædam moralitas aulica, quæ fine læfione conscientiæ moralitatise fæpe negligitur, eft et superstitiofa moralitas, qualis crat illa

Diftindin.

Pharifaorum

Pharifeonus de cibo non fumendo illotis manibus; Math. 15. Sed neque à principum aulis, neque à superfitiesorum commentis sumenda est ca moralitatis regula, que conscientiz lex lit: no adderis ad verbum quod ego przcipio vobis, neque diminuetis ex eo, ut custodiatis pracepta DOMINI DEI veftri, Deuter. 4. 2. Fruftra enim colitur DEVS ex mandatis hominum, Efa. 29. Math. 15. Illud igitur in Theologia bonum est, quod DEVS præcepit : lex enim DEI perfecta est bonitatis moralis regulain Theologia,& prohibitio divina perfectus est Index Theologicus maliriz moralis: illud est Theologo moraliter malum, quod DEO exolumest, & facientem polluit; sicutilla que commemorat DOMINVS mala ex corde prodeuntia, Math. 15. 19. Illud verò bonum est, quod hominem DEO commendat, licet non ad meritum, tamen ad mercedem, ficut promisit DOMINVS etiam de poculo frigida uni ex minimis dato in nomine Discipuli, Math. 10. 42. Talia autem funt ea cantum, que DEVS lege sua vel prohibuit, vel precepit.

Tonum morale Theologi cum, eique oppositum malum.

Bonum remunerabile. X. Petrus Lombardus, 2, Sent. Dist. 41. C. Bonum, inquit. multipliciter accipitur, scilicet pro utili, pro remunerabili, pro signo boni, pro specie boni, pro licito, & alius forte modis: sola illa intentio remunerabilis est ad vitam, quam sides dirigit: sed non illa sola bona est, ut aiunt, nam si quis sudaus vel malus Christianus necessitatem proximi relevaverit naturali pietate ductus, bonum secit, & bona suit voluntas qua illud secit. Hac ille. Loquimur nunc de bono remunerabili ad vitam. Propositionis igitur huncesse oportet sensum. Omnis actio voluntaria vel est pracepta à DEO, vel prohibita, adeog, vel est moraliter bona, vel mala, & hominem vel commendat DEO ad mercedem, vel polluit ad reatum, & (nisi parcat DEVS) etiam ad damnationem.

Clarius proponitur quedie.

XI. Nec tamen adhuc fatis clarè proposita est ista dubitatio: sed addenda ea distinctio que à Thoma Aquina-

te observata eft in 1º 2º qu. 18. art. 8. et 9. Nam actio aliqua vel consideratur in suo genere sive secundum suam spe- speciei, & inciem, vel in actuali exercitio five fecundum individuum. Ideirco duos distinctos articulos hac de re proponit Thomes loco citato, et concludi: dari actus secundum speciem fuam indifferentes, id eft, qui neque boni funt, neque mali: quamvis id neget de actibus individualibus à deliberativa ratione procedentibus.

XII. Qualtionis igitur hujus duo funt membra. 1. Duo quaftie-Verum omnis actio voluntaria sit secundum speciem suam nismembra,

2. Vtrum fecundum individuum. bona, vel mala.

Ad prius membrum respondeo negative. Multa enim funt voluntaria, id est, arbitrio hominis subje-membrum re-Eta, quæ fecundum fpeciem fuam confiderata neque funt tivas bona, neque mala, id est, neque hominem polluunt coram DEO, neque eum DEO commendant ad mercedem. Dat exemplum Thomas, levare festucam de terra. Nec solum in vita communi, sed in ipso etiam DEI cultutalia reperiuntur. E. g. Mane DEVM privatim oraturus, five id in leto, five vestitus in cubiculo aut musao, sive foris in horto, aut in campis id præstiteris, nil interest, modo pari ubique affectu & reverentia DEO supplices: nec refert sive togatus, five palliatus quis prædicet Evangelium; item five aurum habens in marsupio, sive fine auro, sive sub tecto, sive fub dio rem facram peragas; five operto, five aperto capite concionem audias, &c. Illud autem fecundum fpeciem bonum eft, quod lege DEI ita præceptum eft, ut nonfit fas homini illud negligere, aut quicquam facere quod ei cundum sperepugnet. Et illud malum eft fecundum speciem, quod le- aut malum ge DEI ita prohibitum est, ut non sit fas homini illud ad- morale II mittere, aut præscribere quocunque prætextu. Quale bonum eft DEVM proximumque diligere, malum autem. DEVM blasphemare, adulterari, &c. Et hujusmodi rerum bonitas, aut malitia, neque ex auctoritate hominum, neque ex locorum aut temporum varietate alifive id genus circumstantiis æstimanda est: fed femper et ubique con-

Ad prius

Quid fit fo-

Quid fit fecundum fpeciem fuam indifferens.

stans est, stante Lege DEI. Quod igitur pro locorum et temporum varietate, aut hominum authoritate, aliifque id genus circumftantiis, abique ulla mutatione legis divinge. fieri vel omitti potest aut debet absque peccato, quippe de quo vel faciendo, vel omitrendo, si secundum speciem suam confideretur, nulla exstat divina praceptio vel prohibitio. illud Theologice neque est bonum secundum socciem suam. neque malum, et proinde est indifferens seu medium : nam & effet bonum, nemo poffet fine peccato oppositum faceres fi effer malum, nemo ufquam id facerer fine peccare. Et hujus generis eft gestus ledendi, item gestus standi, item geftus geniculandi in Cona D.O MINI, ficur ex fuperioribus patet. Item locus, tempus, alizque circumstantiz illius prima Cona nobis non prascripta, neque prohibitæ; et multa similia.

Objectio de honesto, & inhonesto.

XIV. Objici posse videtur, quod omnis actio secundum fuam speciem sie vel honesta, vel inhonesta : ergo vel moraliter bona, vel mala. Loquimur enim de honestate Theologica earum rerum que moraliter, & coram DEO honestæ sunt. Omnis autem actio humana voluntaria, vel eft honesta, vel non est honesta; si non sit honesta, est inhonesta ; arque fi non sir inhonesta, est honesta; unde efficitur omnem actionem elle vel honestam, vel inhonestam: omne autem honestum eft bonum, & inhonestum eft malum. Nam jubemur sequi honesta ra καλά, πὶ άγνα, τα ευθημα, & fugere inhonefta, seu turpia, τω αισχρώ, на ви шупкочта, 1. Pet. 2. 12. Ephef. 5.3. 4. Phil. 4. 8.

Tit. 3. 8 .

XV. Respondeo: duplex eft honestum:nam est quoddam honestum necessarium, ut sunt omnia officia Lege DEI imperata: eft & quoddam honestum licitum quidem, at non necessarium, sed moraliter liberum. Illud DEO hominem commendatad mercedem, ejufque contrarium polluit hominem coram DEO; quale honestum est castitas, seu continentia lege DEI imperata. Hoc non commendat DEO hominem ad mercedem, neque ejus contrarium polluic

Solutio. Duplex honeflum; aliud laudabile, aliud dun-Eaxatirreprzhenfibile. Illud bonum

eft, hoc medium, five indifferens.

polluit hominem coram DEO, et hujufmodi honeftum eft Marrimonium , tefte Apostolo , 1. Corintb. 7. 38. et Heb. 13. 4. Illud dici porest Honestum Laudabile, nam gloria, & honor, & laus promittitur facientibus iplum, Reman. 2. 10. & 1. Corinth. 4. 5. Hoc dici potest HONESTUM IRREPRÆHENSIBILE, quia non est inhonestum, seu peccatum, fed abique peccato fit: illudeft HONESTUM FOR-MALITER, ET POSITIVE, Seu INCLUSIVE, quia in fe formaliter includit honestatem moralem: hoc autem Ho-NESTUM EST EXCLUSIVE, ET PER CONSISTENTIAM SEU COMPOSSIBILITATEM, (ut ita loquar) Com Ho-NESTO FORMALI ET POSITIVO: nam honestum cantummodo in fe irrepræhensibile ideo honestum dicitur, quis fit fine peccato, quemadmodum Apostolus air posse sine peccato contrahi nuptias, & hac est ejus consideratio exclufiva, qua excluditur turpitudo: ite quia fieri poteft falva honestare laudabilis& cum honesto laudabili conftit:nam cum castitate, seu cotinentia lege DEI imperata cosistit matrimonium;et hac est ejus consideratio socialis, sive quoad consistentiameum honesto formali. No igitur omnis actio est vel Duplex confideratio rei honesta priori sensu, vel inhonesta; na datur medium genus media honeactionum, quæ suo quidem modo honestæ funt, quia irre- duplicem ejus prahenlibiles: at neque priori modo honesta neque inho. oppositionem. nesta. Et hæ secundum specie suamfunt media. Et considerantur bifariam fecundum duplicem oppositionem: Nam actio media honesta vel opponitur alii actioni mediæ enam honesta, vel opponitur actioni inhonesta. Prior oppositio existit ex specie ipsarum actionum: altera oppositio ex ratione honestatis. E. g. Conjugium secundum speciem actionis, semoto moralitatis respectu, opponitur cœlibatui: at secundum rationem honestatis moralis utrumque opponitur scortationi. Priori modo consideratum honestum medium non est necessarium, sed liberum, quia vel eligi vel omitti potest absque peccato. At posteriori modo specta- quadam hytum habet quandam necessitatem moralem, nempe hypotheticam, ut scilicet, fine peccato fiat, modo fiat; et hæc ne- dum adus cessitas non attingit ipsum actum, sed modum actus. Nam fecundum

Necessigns pothetica at-

fuam speciem indifferentis: salva indifferentia & liber. tate ipsius actus.

actusiphus, vel przftatio, vel omiffio libera eft: at fuppofira actus præftatione, vel omissione, necesse est eam fieri abique peccato, et salva honestate laudabili. Hoc sensu Apostolus dixie liberam quidem elle viduam ut nubat cui velit, hane tamen addidit conditionem necessariam, ut, fi nupferit, nubar tantummodo in DOMINO, 1. Corinth. 7. 39. Hæc adjecta conditionata necessitas non facit ipsum acum nubendi effe neceffarium, aut etiam abitinentiam a nuptiis else neceffariam; sed nubendi, vel non nubendi, libertatem relinquit. Ad illud igitur quod objicitur de omni actione quod sit honesta, vel inhonesta; arque si non honesta, quod sit inhonesta. RESPONDEO: Si nullo modo sit honesta, est inhonesta; at fieri potest ut actio fit uno modo honesta, que alio modo non sit honesta, nec tamen propterea inhonefta ; ut funt omnes actiones honefta liberæ achicitæ, quæ non funt imperatæ ac necellariæ, et rales funt actiones secundum speciem suam media, seu indifferentes .

Objectioni de honesto & inhonesto, direde respondetur.

Respondetur ad secundum membrű quz-Rionis,

XVI. Etsi autem media secundum speciem suam spectara, neque bona fint, neque mala; quandoque tamen corum individua, non quidem ex natura fua, fed per accidons, ex circumstantiis, in ipsa praxi induunt rationem boni, aut mali ; prout scilicet vel necessitas adhærescentis boni, vel iniquitas adhærescentis mali, ea fieri, vel non fieri; ufurpari, vel non ufurpari postulat. Vnde evenit nonnunquam ut quod heri facere, idipfum hodie omittere expediat, quod ramen postea vel facere, vel non facere poteris arbitratu tuo. Exemplo sit trina mersio, vel tinctio in Baptifmo, quam olim ante exortum Ariam nemo ferè fine scandalo omitteret, postea in quibusdam locis non poterat fine fcandalo usurpari, propter Arianos; tandem vel omitti, vel adhiberi coepit libere, et quidem absque scandalo. Sicut docuimus supra Cap. 10. 9. 6. Nec temporum solum, fed diverfarum etiam eodem tempore Ecclesiarum consuctedines diversæ in causa sæpe sunt ut res eadem in una Ecclefia fieri non possit sine scandalo, in alia emitti non poffit,

Vide Lib. 3.

possit, in tertia vel fieri vel omitti libere possit. Neque in

una fide quicquam officit consuetudo diverfa.

XVII. Iam fi quis ita argumentetur, ut inferre studeat necessitatem omissionis geniculandi in Cona, in Eccle-SIA SCOTICANA, ex hoc quod res fecundum fpeciem indifferens, quandoque existat secundum individuum necellaria: retorquebo argumentum, & inde evincam neceffitatem geniculandi hoc tempore, quia in re secundum speciem suam libera, necessitatem praxeos ( salva judicii libertate ) imponit nobis necessitas obediendi Beclesia, & necessitas ordinis, & decori, & pacis, & adificationis. Et hanc obedientiz in talibus necessitatem imposuit nobis Lex DEI. Adeo ut quamvis genuflexio in hujus Sacramenti celebratione non sit antecedenter & immediate de jure divino necessaria, quomodo necessaria est aeceptio, & comeftio, fed hoc respectu sit libera; Consequenter tamen & mediante legitima Ecclefia authoritate sit jam nobis necellaria, non quidem necessitate rei, sed necessitate obedientia, & ordinis, & pacis, &c. Cnjus obedientia, & ordinis intuitu arque interventu ipfa genuflexio,alioqui in se media, evasit pro tempore quoad praxin necessaria etiam de jure divino, adeo ut omitti per inobedientiam & contemptum non poffit absque peccato, id eft, absque violatione juris divini. De tali necessitate egregie differit IOANNES CALVINDS , Lib. 4. Inftitut, Cap. 10. Sect. 5. 30. 31. Ejus verba invenies à nobis citata, Lib. z. hujus IRENICI, Cap. 3. Num. 2. & 4. & Cap. 11: Num. 17. & Cap. 4. Num. 3.

Neceffaria eft privatis Pa-Roribus, & plebibus Brerich hoc tempore genicu-latio, estque hac necessitas jam de jure divino non quidem antes cedenter &c immediate, fed confequenter & mediate; non neceffitatate rei, fed neceffitate obedientia, & ordinis, & pacis, &c.

K 1

CAP

# dadadadadadadag

### CAPVT XIII.

Proponitur questio, De necessitate & indisferentia individuorum actuum, cum argumento Thomæ, §. 1.

Opponentar Thomæ, Bonaventura, Scotus, Duandus, & ipse Thomas, §. 2. 3. 4. 5. Aliter respondetur secundum communia principia, per distinctionem inter actum ipsum, & ejus directionem sidemque agentis. & clarius explicatar status controversia nostra, §. 6. 7. Conciliatur responsio cum doctrina Thomae, §. 8. Objectio, §. 9. Solutio, §. 10. Regula, §. 11. Determinatio exercitii actus liberi nibil ei addit bonitatis, §. 12. Distinctio malitia, §. 13. Miseria obstinate errantium, §. 14.

I.

Proponitur qualtio.



ED quæres ex me, quid de illa THOMAE AQUINATIS sententia judicandum sit, qua concludit necesse esse ut omnis actus hominis à deliberativa ratione procedens in individuo consideratus, bonus sit vel malus:

idque hoc argumento, quod omnis actus à ratione deliberativa procedens, vel ordinetur ad debitum sinem, puta ad gloriam DEI, (cum rationis sit ordinare) atque ita conveniat cum ordine rationis, & inde babeat rationem boni: vel non ordinetur ad debitum sinem, & ex hoc ipso repugnet rationi, habeat g rationem mali. Sic THO-MAS, in 1<sup>a</sup> 2<sup>a</sup> Quast. 18. Art. 9.

s.Refponho,] qua authorientiopponitur II. Respondeo. Opponere possemus Thom A, Bonaventuram, & Scotum, qui docent multos esse ejusmodi actus indisferentes etiam secundum esse

effe quod habent in effe morali. In 2. Sent. Diffinct. 41. & authoritas, Dur Andum, in 2. Sent. Distinct. 40, Quest. 2. & ip. cum Authofum THOMAM, in 2. Sent. Diftinct. 40. Quaft. 5. ad bus, 6" & 7": Vbi T H O M As aliquos actus ponit indifferentes. Iste modus dicendi, (inquit BONAVENTURA) quo quidam dicunt bonum & malum immediate dividere actionem deliberativam, nihil enim facere hominem ex deliberatione quod DEUS non reputet ei ad pra- TVRA. mium, vel non imputet ei ad aliquod demeritum : iste modus dicendi, aut multum ampliat viam salutis, aut multum coarctat. Nam ad hoc quod sit opus merito. rium, (meritorium opus, dicunt Scholastici, quod potius dicendum remunerabile apud DEUM) aut dicent requiri actualem relationem illius operis ad DEUM, & in particulari. Aut dicent sufficere relationem in habitu, & in universali. Si dicant quod requiritur relatio in particulari: nimis est arcta via salutis: Quia tunc in omni opere quod homo non refert actualiter in DEVM, demeretur & peccat, quod valde severum est dicere: si verà sufficeret intentio habitualis, E in universali, tunc quando aliquis proposuisset in corde suo servire DEO in principio anni vel mensis, vel septimana, vel diei, omnia opera que postea faceret, etiam nihil cogitans de DEO, essent sibi meritoria. Sed si hoc dicatur, valde ampliatur & largatur via salutis: & in hoc auctoritatibus Sanctorum obviatur, qui dicunt cam esse valde arctam. Hac BONAVENTURA.

III. DVRANDVS etiam, in lib. z. Sent. DURANDUS diftinct. 40; quæft. 2. S. II. Dicendum (inquit) quod non omnis actus à deliberatione procedens est meritorius, vel demeritorius, vita eterna, sed sunt complures indifferentes, etiam in habentibus gratiam.

SCOTVS.

IV. Scorus antem, in 2. Sent. Diff. 41. tripartitam proponit distinctionem relationis actus ex charitate in finem ultimum : Potest (inquit) actus referri ex charitate in finem ultimum tripliciter. Vno mode ACTVA-LITER, ficut cogitans actualiter de fine diligit illum, & vult aliquid propter illum, Alio modo VIRTVALI-TER, sicut ex cognitione & dilectione finis deventum est ad volitionem hujus entis ad finem, puta ex cognitione & dilectione DEI pertinente ad portionem superiorem, portio inferior considerat talem actum, puta panitentia, este assumendum, & postea illum exsequitur volendo, non tamen tunc referendo in finem, quia nec tunc actualiter cognoscitur, nec diligitur. Tertio modo HABITVALITER, puta si omnis. actus referibilis in finem, manens cum charitate, qua est principium referendi, dicatur referri habitualiter. Hac Scorus. Qui ibidem concludit hominem non teneri referre semper actum fuum in DEVM actualiter, vel virtualiter : DEVM enim non obligasse nos ad hoc. Ideog, multos esse actus indifferentes, in quibus neque sit ea deordinatio que sufficiat ad rationem peccati, neque sufficiens ratio bonitatis ut sint meritorii; quia sola habitualis relatio non videtur sufficere ad meritum, neque ulla minor relatio quam relatio virtualis: Cum tamen existant multi actus humani libere eliciti, qui neque actualiter, neq. virtualiter ad finem ultimum referuntur, quamvis eis non desit relatio habitualis .

BONAVEN-TVRA.

V. BONAVENTURA autem ibidem : Non omnis actio (inquit) non ordinata ad DEUM tanquam ad finem, est mala. Quia quadam non ordinatur propter inordinatam conversionem ad creaturam: quadam verè non ordinatur propter operantis negligentiam: quadam verò non ordinatur propter operantis infirmitatem, & miseriam.

miseriam. Prima differentia actionis non ordinata est mala malitià commissionis, Secunda est mala malitià omissonis. Tertia verò neutro modo est mala, sed est indifferens.

Concedendum est igitur quod divisio actionis per bonam & malam, non est per differentias immediatas, pro eo quod inter has differentias contingit reperiri medium; sive actio consideretur secundum genus operis, sive respectu operantis. Hacille, Quibus admissis labefactatur illa THOMA immediara distinctio.

VI. Verum quia ad præsentem nostram quæstionem nihil intereft, five THOME, five BONAVENTURE, & Sco- qua offendi-TI amplectaris sententiam: Respondebimus secundum communia principia. Dicimus igitur distinguendum inter ip- fercionemnon fum actum, & actus directionem fidemque agentis. Nam fieri potest ut actus secundum speciem suam bonus, neque ad rectum finem dirigatur, neque ex fide procedat : ut quando hypocritæ dant Eleemofynam: item ut actus in fe rectionis & fimalus bono quali fine suscipiatur, nec tamen inde existit actus iple licitus, quia non funt facienda mala ut eveniant affui, non im-

bona . VII. Iam autem in quæstione de actibus mediis, quando actus. actus medios, eciam quoad individuum, defendimus, no negamus relationem, faltem habitualem, actus in DEVM effe neceffariam : fed negamus actus ipfius necefficatem, & bonitatem remunerabilem remuneratione æterna. Et in hac cum fratribus quæftione hoc bonum est quod necessarium, feu ad quod nos DEVS obligat, hoc autem medium quod Stattuenoftra liberum. Neque controversia nostra est de hypothetica questionis. necessitate relationis, seu directionis omnium nostrorum actuum ad DEVM, ut aliquo fensu boni fint, aut non mali, si exerceantur. Etsi faretur quoque Thomas non effe necesse ut intentio actualis ordinans in finem ultimum sit semper conjuncta cuilibet actioni, sed sufficere ut aliquando actualiter omnes actuum nostrorum fines in finem ultimum referantur. Sicut fit quando aliquis cogitat se to-

2. Responsio. tur illam ipfam Thoma afobeste præfenti nostræ caufæ. Quia hypothetica necessitas didei, fub hypotheli, fi fiat portat neceffitatem ipfius

Thesis nostra per quam directe respondetur ad eam quæstionem quæ à fratribus movetur.

tum ad DEI dilectionem dirigere : Tunc enim (inquit THOMAS | quicquid ad feipfum ordinat homo, in DEVM ordinatum erit: & ut homo habitualiter in DEO constituat finem sue voluntatis, que habitualis ordinatio in actum quandoque exeat. Sic Sententiam fuam explicat THOMAS, in 1, Sent. Diffinct. 1. Queft. 3. & in 2. Sent. Diftinet. 40. Queft. 5. ad 6". Scimus ex præcepto Apostolico, Sive edamus, sive bibamus, & quandocunque, & ubicunque, aut cum quibuscunque; aut quicquid ederimus, aut biberimus, aut alicer fecerimus, illud omne ad DEI glorism faciendum elle. 1. Corintb. 10. De hac directionis (faltem habitualis) necessitate, supposito actu, nulla est inter nos controversia, sed quæritur de necessitate ipfius actus signati, seu exercitii illius actus. Et dicimus Individuum actum à nobis sape ex voluntate etiam deliberativa exerceri sine peccato, quem ex voluntate deliberativa omittere possemus aut ejus oppositum indifferens facere etiam sine peccato; quamvis sive cessemus, sive hunc aut oppositum actum exerceamus, omnia in DEI timore, & ad DEI gloriam referenda sint. Et tales actiones earumá omisiones appellamus indifferentes (eu liberas, prout indifferens seu liberum opponitur necessario moraliter, quod vel necessario faciendum, vel necessario omittendum est, necessitate legis di vina: qua moralitatis actuum nostrorum Suprema regula est. Quemadmodum quicquid non ex fide est, peccatum est. Roman. 14. 23. Non tamen ad evitandum peccatum necessaria mihi de omni actione est ea fides qua creda necesse mihi else hoc agere: sed in multis sufficit ea fides qua veraciter ex idoneo fundamento credam licere mihi hoc agere; etiamfi fimul credam certoque sciam licere mihi omittere eam actionem, aut etiam oppolitam actionem indifferentem exercere. Ea enim bonitas quæ actionibus mediis accedit ex fide, aut ex directione in finem ultimum, non importat ipfarum actionum necessitatem, fed tantummodo necessitatem fidei in agente, & directionis

Necessitas disectionis actus, & fidei in agente, non tollit indifferentiam, & libertatem ipárus actus.

alus in ultimum finem. Et hac fides atque directionon fune res media, fed neceffaria, etiam in actionibus, & omissionibus mediis. Salva camen ipsarum actionum & omissionum libertate, & indifferentia. Neque ferendum eft ut tale jugum consciencijs Christianorum imponatur, per goud perpetue trepidationi subjaceantur, ut scilicet omnem individuum actum existiment elle necellarium : hoe est vel necessario exercendum, vel necessario omittehdum. Nam dum cogitant aliquid facere, aut omittere, de quo nihil præceptum effe inveniunt in factis Literis . Perniciola & quonam se convertent hominum conscientia, et ubi se- non ferenda curitatem invenient, nisi intelligant libertatem ipsis circa fervitus. taliarelictam effe, eaque libertate utendum absque tranfgressione generalium illarum regularum de Ordine, Pace, Decoro. Ædificatione & &c. Vidua nubens, aut nubit in DOMINO, aut non in DOMINO, Si hoc. peccat: fi illud, recte facit; nam præcipitur nubentibus, ut nubant in DOMINO. Et fichac actio, refpectuad- Illuftra exemjecti modi, eft vel bona, vel mala; quamvis in fe fit me- plum. dia, & libera, etiam quoad individuum. Quamvis enim nubenti necesse sit nubere in DOMINO, ut tamen vidua nubat non est necesse: sed indifferens est. & liberum. Ideoque porest vidua fine peccato nubere, vel non nubere. Si SEMPRONIA vidua nubat TITIO, necesfe est ur ei nubatin D O MINO: fi, posthabito TITIO, nubat CATO, necesse eft ei nubatin DOMINO: 6. utroque rejecto, nubat Pom Pon 10, necesse eft ei nubat in DOMINO; fi nullis implicita nuptiis coelebs Neceffitas be vivat, necelle eft cœlebs vivat in DOMINO: & tamen liberum eft SEMPRONIAE viduæ, vel nubere, qua loquitus vel cœlibem vivere: arque, si elegat nubere, liberum eft non imponit illi, arbitratu fuo, cui velit nubere, five TITIO, five necefficatem CAJO, five POMPONIO. Ex hoc exemplo patet agendi vel generalem illam bonitatem , quæ omni actioni aut omifsioni necessaria est, non imponere necessitatem ipsis actionibus, ut anobis necessario, vel exerceantur, velomittan-

nitis illius generalis de

tur:

Novum hoe

doctrina Thema; neque

cuiquam sano

Objectio.

unquam in mentem ve.

commentum nihil habet

præfidii in

gur : fed, ea non obstante : manere multas actiones medias, id eft, liberas, etiam quoad individuum.

VIII. Neque repugnat THOMAS, dum contendie omnem actum individualem à voluntate deliberante procedentem effe vel bonum, vel malumineque ullum effe actum ejulmodi, qui neque bonus lit, neque malus, quia ( fecundum THOM AE fententiam ) quoad intentionem & directionem in finem erit vel bonus, vel malus. At non dicit THOMAS omnem actum, qui, fi præftetur, erit fic bonus, elle præftitu necessarium; ejusque oppositum, omisso altero : præstari non posse sine peccato : adeoque nullum actum individualem elle liberum, qui fine peccato præftari, vel omitti, & cujus oppositum fieri libere possit. Hoc non dixit THOMAS, neque ulli sano tinquam in mentem venit !

IX. At, inquies, fi omnis actio individualis fir vel bona, vel mala, faltem ratione directionis in finem ultimure, fequetur omnem actionem vel commendare hominem DEO ad mercedem, vel polluere hominem coram DEO. Quod autem commendat hominem DEO ad mercedem debet fieri, adeoq; eft factu neceffarium: & quod hominem pollnie coram DEO, debet non fieri, adeoque est omiffu necessarium: omnis igitur actio individualis voluntaria. eft legaliter necessaria, neque est ulla actio indifferens, feu libera, que fine peccato, vel fieri, vel omitti libere pof-

X. Respondeo. Actionis individualis bonitas alia est actioni quidem necellaria, at ipsam actionem, non faciens necessariam; alia est necessitans, ut ita loquar, seu necelfariam faciens ipfam actionem : Item, alia eft bonitas actionis propter quam fit ipla actio, alia autem fine qua non bene fir actio, quamvis proprer eam non fiat. E.g. veritatem & pacem diligere & fectari actio bona eft, bonitate legali necessitante hanc actionem, quia pracipitur ipfa actior at festucam de terra tollere, quam fine peccato illic linquere posses, actio est bona quidem per bonitatem direct

Refpon. Definitio bonitatis in neceffariam & necessitantem . Item in eam propter uam & eam ne qua non. directionis in finem ultimum, & per bonitatem originis, quia fit ex fide certaque scientia qua credis & scis licere tibi hoc facere: quæ bonitas huic, et omni humanæ actioni necessaria eft, nec impedit quo minus actio ipsa sit indifferens : at non est bona bonitare aliqua necessitante hanc actionem. Item, in rebus mediis, quando actionem aliquam fecundum speciem suam indifferentem prudens exerceo vel omitto, ad evitandam dationem scandali alioqui inevitabilem, aut propter necessitatem legitimæ obedientia, actio ea jam bona est bonitate morali, seu legali propter quam fit ipfa actio: at quando actio, quam exerceo neque est secundum speciem, aut individuum lege DEI imperata, neque ulla specialis bonitas moralis et Theologica est causa specialis actionis; sed rantummodo actio- Boniras actionem comitatur illa generalis bonitas originis ex fide, et nis, aliaest directionis ad finem ultimum , actio ea bona quidem alia causans, eft bonitate generali , & concomitante fine qua non , at non actionem. est bona bonitate Speciali, & propter quam, fen Specialiter caufante. His præmissis distinctionibus, facilis est propositæ objectionis solutio: nam actio bona bonitate neces- jedio. sitante, & bonitate propter quam, commendat hominem DE 0 ad mercedem ex promissione divina. At actio bona bonitate tautum concomitante, o aftioni necessaria , fine que non bene fit actio , non commendat hominem DEO ad mercedem. Quamvis ipsa bonitas generalis actionem comitans commendet hominem DEO ad mercedem, est enim necessaria, at actus non est necessarius: et absque hoc actu haberi potest bonitas ea generalis zque in omissione hujus actus, aut etiam in executione diversi, vel oppositi actus. Quocirca ut per hanc generalem bonitatem commendetur homo DEO ad mercedem,non est ifte actus necessarius : sed manet homini , respectu istius actus, plena arbitrii libertas moralis, tum ea quæ exercitii seu contradictionis dicitur, tum etiam ea quæ specificationis seu contrarietatis libertas appellatur. Id quod supra illustravimus evidenti exemplo Matrimonii viduæ.

Solvitur ob-

Duplex arbitrii libertas

Regula de actuum necessitate, & libertate, seu indifserentia. XII Be in genere, hullus signatus activis est necessarius, cujus bonitas omnis commendans DEO hommem ad mercedem aque haberi potest omisso illo activi, aut in also actu; sed talis actus, etiam quoad individuum, liber est & indisferens. Sin autem bonicas simplicater necessaria haberi nequeat absque ipso signato actu, tunc actus ipse quoad individuum est necessarius; quamvis fortasse sit fecundum speciem suam indisferens. E. g. nobis jam necessarium est in Coma Domini genua sectore, ur habeatur necessarium bonum debita obedientia, & decentis uniformitatis in Ecclesia Scott cana, & evitetur inalum contemptus authoritatis Ecclesiasse & nesarii schismatis, & consusonis.

Determination exercitii actus liberi, & prorfus indifferentis, nikil ei addit bonitatis. XII. Bonicas homini simpliciter necessaria est, ur quiequid agir, ex side agar, & ad DEI gloriam. At verò ut hune liberum actum exerceat, ex side & ad DEI gloriam, non est simpliciter sed tantum hypothetice necessarium, nempe, si exerceat hune actum, necesse est ur sid ex side & ad DEI gloriam faciat: ipsa autem determinatio exerciti nihil addit bonitati illi quæ hominem DEO commendat ad mercedem: nam æque haberi potest absque illa determinatione.

XIII. Attendenda etiam distinctio malitia. Nam alia est malitia non solum polluens, sed etiam impediens actum, impedimento morali sive legali, quando scilicet ita inharet actui malitia ut absq. ea malitia actus ille exerceri non possiti qualis est malitia adulterii, & malitia dati scandali, aut impia inobedientia etiam in rebus secundum speciem suam adiaphoris. Et ad evitandam hane malitiam necesse est omittereipsum actum. Alia est malitia actum quidem polluens, si adsit actui, at non impediens actum, quia actus pocest aut debet præstari absque ista malitia; neque propter istam malitiam omittendus est actus, sed, quoad ejus seri potest, amolienda duntaxar ipsa malitia. Qualis est malitia jactantia propter quam hypocrita pascit pauperem, nam ad evitandum istam malitiam, non est necesse omittere ipsum

Diftinctio malitite actuum, aliaeft malitia actum polluens & impediens; alia eft tantummodo polluens, fi adfit, non autem impediens actum.

12 0 -5

actum pascendi pauperem, sed alio affectu præstandus eft actus . Talis est malitia incredulitatis , que adhæreicit fidei, nec tamen propteres debemus non credere, sed credendum, & clamandum, Credo DOMINE, Succurre Marc. 9,24. incredulitati mea; & non imputabitur incredulitas, fed fides, & ponitentia apud DEI mifericordiam pravalebunt per DOMINVM noftrum IESVM CHRI-STVM. Si quis, in rebus mediis, aliquid licitum ab Ecclesia ( salvis illis libertatis legibus, de quibus supra Cap. 11. Sect. 5. 6.7. ) præscriptum, agat, quod nesciat effe licitum, vel quod existimet non effe licitum, vel quod dirigat non ad DEI gloriam, fed ad illicitum aliquem finem; puta, fi, jubente Ecclesia, in facra COEN A flectat genua, nesciens hoc sibi per legem Pertinax in-DEI licere, vel existimans non licere, vel actum illum scitia non lidirigens ad illicitum finem, mala quidem eric illa genu- to contumaflexio, malitia actum polluente; at neque omitti perti- cia. naciter potest iple actus, absque peccato, quia non absque manifesto Eccles i & contemptu: neque excufat indocilis & pertinax inscitia. Debet autem fine ea malicia actus iple exerceri : nam officium noftrum, & scire tenemur, & facere. Malitia vero impediens reddit ipsum quoque actum omillu legaliter necellarium .

berat à pecca-

XIV. At, inquies, obedire Ecclesta, in re aliqua, contra propriam conscientiam, non placet DEO, fed est peccatum; quia non ex fide. Roman. 14. 23.

HEBR. 11. 6.

Respondeo. Hoc quidem verum est: sed æque verum eft, peccare eum qui ex pertinaci conscientiz errore contemnie D.E.I. ECCLESIAM. Matth. 18. Talis error non facit bonam conscientiam, neque liberat ab officio necessario, aut à transgressionis poena, Luc. 12. 49. Videctiam Haf. per obstina-4. 6. 12. Toann. 16. 2. Rom, 10. 2. 3. Hac ftaltitia [ a Dpgpolluit homine, Marc. 7.22. Pollutis autem & Infideti- pertinaciter bus, nihil est puri, sed polluta est cori, ti mens, tum coscientia.

Objectio.

Respon. Miferia corum qui falubribas Ecclefiæ decretis tum confcientix errorem refiftuat.

DEUM prostentur se scire, sed satiu negant: cum sint abominandi, & immorigeri [ andies ] & ad omne opus bonum reprobi [ a doune. ] ad Titum 2. 15. 16. Sic igitur errantes, sive obediant Ecclesia, peccant, malitia actu polluente, sive obediere detrectent peccant, malitia inobedientiam istaetiam impediente, id est, propter quam vitari debebat inobedientia: atque ita inter duo genera suncrum miseri, iniquitatis sua laqueis undique irretiti tenentur. Vnicum remedium est, ut, deposito sastu, & abjecta pertinacia, humilem docilitatem induant, & discant veritatem, eique agnita ex side obsequantur. Et veritas cos liberabit.

### de la company de

#### CAPVT XIV.

Respondetur ad Argumenta pro Paradoxo allata.

Primum argumentum, §. I. Responsio, §. 2.3. Secundum argumentum, cum responsione, §. 4. Tertium argumentum, cum responsione, §. 5. Quartum argumentum, cum responsione, §. 6.

J.



O STOUAM de re ipsa prolixè disseruimus, audiamus jam paradoxi abs te propositi probationes, quas adsers.

Omnis actio, inquis, est bena, vel mala; ergo nulla indifferens: probatur antecedens: Omnis actio, qua bonitatis om-

nes circumstantias habet, vel que aliqua destituitur, est vel bona vel mala; at omnis actio vel bonitatis circum. Stantias, &c. Ergo. In hoc argumentum incidit Ambrofius Catharinus in Synodo Tridentina, innixus auctoritati Thomas

I I. Respondeo, omnem actionem esse bonam vel malam negant BONAVENTURA, & Scotus, & Durandus; quatenus autem secundum ipsius THo-MAE mentem admittenda fit hæc diftinctio, ex fuperioribus paret: nempe non ita effe quamlibet actionem vel bonam, vel malam, ur vel exercenda, vel omittenda sit, necessitate legis diving. Quo concesso nihil eviceris, quod ad præsentem controversiam pertineat. Nam qui actionum indifferentiam apud nos oppugnant, eò collineant, ut libertatem Ecclesia adimant flatuendi de ipiarum actionum exercitio, vel omissione.

III. Subjungis antecedentis quatuor probationes, ad præsentem inter nos questionem nihil pertinentes : ad quas tamen , quia abs te funt propositæ, respondebimus. Ad primam : Bonitatis actionem necessitantis, ejusque indifferentiam, seu libertatem tollentis, necessaria circumstantia est praceptio divina, hec omni non mala actioni non adeft. Neque est ullus actus malus, malitia impediente, nisi sit prohibitus. De mente autem THOME supra abunde disseruimus. Quid CATHARINO visum fuerit nihil moramur.

IV. Que actio, inquis, regitur ratione, prudentia, deliberatione, fide, vel non regitur, ea vel bona est, vel mala: at omnis actio hominis rationalis, prudentis, Christiani, ratione, Go. regitur, vel contra: Ergo.

Respondeo: Potest actio libera, seu indifferens istis regi, quia cale regimen non tollit indifferentiam, neque importat eam bonitatem quæ libertati opponitur, sicuti abunde patet ex eis quæ supra differulmus, & exemplo illo matrimonii viduz declaravimus. V. Qualis II.

III.

IV.

V. Qualis est finis proximus, talis actio. Hac enim ab illo pracipue specificatur: omnis finis pracise est bonus: Ergo.

Respondeo: Hic velle videris omnem actionem esse bonam, atque ita evertes illam disjunctionem; & concludes nullam elle malam: nam etiam male agentes habent sibi sinem aliquem propositum. Deinde sinis actionis proximus, sive internus, est ipsa actionis plena executio, quæ vel bona, vel mala, censenda est secundum morales regulas actionum. At vero non omnis actio, aut actionis plena executio, secundum eas regulas bona est. At siais, inquis, omnis est pracise bonus: nempe vel verè vel secundum opinionem intendentis. At ea opinio non mutae naturam actionis, neque adsert veram bonitatem, neque liberat à

VI. Omnis actio capax bonitatis, vel malitia (us ita dicam) ea, si secundum DEI voluntatem optimam siat, bona est, & , si bona non est, saltem ut bona esset convenientius est, magisá, expedit; at omnis actio est ca-

pax bonitatis, &c. Ergo.

maliria morali.

Respondeo: Distinguenda est ca loquitio, qua dicis actionem fieri fecundum DEI VOLUNTATEM OPTI-MAM. Nam fi per OPTIMAM VOLUNTATEM, intelligatur praceptio divina, erit actio haud dubie bona, quippe præcepta, at non continuò erit ea actio mala quæ non fit fecundum hanc voluntatem, nam funt actiones multæ liberæ non imperata, nectamen mala, quia non funt prohibita. Et convenientius est eas actiones elle liberas, id est, neque bonas, neque malas, quia DEVS convenientius effe judicaviteas, nec pracipere, nec prohibere. Sin autem per optimam DEI voluntatem, intelligatur optima, & fapientissima dispositio divina, qua rerum actionumque naturas ordinefque diftinxit; omnis quidem actio, que fecundum eam fit, erit bona bonitate quadam naturali, seu bonitate congruentiz: at non bonitate morali. Sic DEVS DEVS disposuit ut astra circumrotentur, mare zstuet, bos mugiat, canis latret, & ut hominibus quzdam voluntariz actiones sint legaliter necessariz, quzdam sint illicitz, quzdam verò nec necessariz sint, nec illicitz, sed liberz, sive indisferentes. Quocirca ut actio moraliter bona sit, non sufficit quod siat secundum hanc DEIOPTIL
MAM VOLVNTATEM. Neque convenientius est omnem actionem esse moraliter bonam, quia aliter se cundum optimam suam voluntatem diposuit

DEVS. Quamvis hactenus bonam esse
necesse sit, necessitate legali, omnë acsionem voluntariam,ut no sit mala, quo sensu omnis actio indisferens & licita potest
dici bona: etiamsi non
sit bona ea bonitate
quæ indisferentiam et libertatem tollit.

Rou. xvj. 27.
Soli sapienti DEO, Gloria, per IESVM
CHRISTVM, in sacula. Amen.



DEVE die inter the chair orange, mare affuet,

" and the chair of the chair orange of the colum
" and die chair of the chair or the chair of the c

of an editorem effection in desire quintifice (eexactivi opriment than volumentan dipolitic D & V S. Quantiti hactenia bonem effe

necessed in the comment of the comme

ent colle combonne o 2, le contagnation in collection non threeses tool tob opened the enod su confident on 2

Postsof sp. 19. Sept. 19. TESPER CHRISTERS OF HESPER



( PAG. 91.)



### IRENICI

LIBER SECUNDUS.

Testimonia exhibens Ecclesiarum reformatarum & scriptorum Ecclesiasticorum,

DE PRAMISSIS ALIISQUE AR-TICVLIS ET QUASTIONIBUS:

Una cum pleniore dissertatione de politia Episcopali, et alia breviore de gestu Encharistico et mensali.

Adjectis etiam antiquitatis Testimoniis.

Quorum omnium notitia multum conducit ad hane pacificationem quam fincere intendimus, & feriis supplicationibus à DEO pacis flagitamus, & eximmensa ejus indulgentia speramus.

#### CAPVT I.

Effe qualdam res eriam circa cultum divinum medias five indifferentes.

Toannes Calvinas , Lib. 4. Inftit. Cap. 15. 5. 19.



ERGATUR ne totus qui tingitur, idque ter an semel, an infusa tansam NVM. agua aspergatur, minimum refert: sed id pro regionum diversitate Ecclesiis LIBERUM ese debet. Quanquam &

ipsum baptit andi verbum mergere significat, & mergendi ritum veteri Ecclesia observatum suisse constat,

Item , Cap. 17. 5.43.

11: Quod ad externum actionis ritum spectat, in manum accipiant sideles, [Panem Eucharisticum] necne, inter & divident, aut singuli quod sibi datum suerit, edant: Calicem in Diaconi manu reponant, an proximo tradant: Panis su fermentatus, an azymus: Vinum rubrum, an albü: nihil refert. H&c Indifferentia Synt, Et In Ecclesia Libertate Posita. Quanquam certum est, veteris Ecclesia ritum suisse, ut omnes in manum acciperent. Et CHRISTYS dixit, Dividite inter yos.

### Idem, in Confutatione Hollandi.

III. Iis rebus, que suapre natura vitiosa non sunt, libere nos posse uti, aut ab illarum usu abstinere, observandum est. At ubi liquet rem malam esse, longe alia est servanda ratio.

Res erat media, hoc est, neque bona, neque mala, ad concordiam & conjunctionem sudæorum ac Gentium sovendam, aliquam interdum caremoniam observare: vsque dum caremoniarum abrogatio perfeste intelligeretur.

Opera omnia sua natura, aut bona sun, aut bona sun, aut mala, aut media. Hæc Calvinus.

Plura autem adferemus in hanc sententiam testimonia infra Cap. 16. & alibi passim .

o delec, Gravigam o

Section &

CAP

CAPVT II.

Publicum in rebus mediis ordinem esse necessarium.

TOANNES CALVINVS, Lib. 4. Inflitat. Cap. 10. 9. 27.

> I in omni hominum societate necessariam esse politiam aliquam videmus, NVM. I. qua ad alendam communem pacem, & retinendam concordiam valeat : fi in rebus agendis vigere semper aliquemri-

tum, quem non respui publica bonestatis interest, at-que adeo humanitatis ipsus; id in ECCLESIIS prasertim observandum est, que cum benè composita rerum omnium constitutione optime sustinentur, tum verd sine concordia nulla sunt prorsus. Quamobrem si EC-CLESIA incolumitati benè prospectum volumus, diligenter omnino curandum est quod Paulus jubet, vt decenter omnia & secundum ordinem fiant. At cum in hominum moribus tanta insti diversitas, tanta in animis varietas, tanta in judiciis ingeniis, pugna; neque poli-tia vlla satis sirma est, nist certis legibus constituta; nec fine STATA QUADAM FORMA fervari ritus quifiam potest, buc ergo que conducunt leges, tantum abest vt damnemus, vt his ablatis, dissolvi suis nervis ECCLE-SI AS, totafá, deformari ac dissipari contendamus. Neque enim haberi potest quod Paulus exigit, ve decenter omnia & ordine fiant, nisi additis observationibus, tanquam VIXEVLIS quibusdam, ordo ipse & decorum const-

Tr Spag

In Syntagmate Confessionum Fidei Ecelefiarum Reformatarum.

IN CONFESSIONE HELVETICA. Cap. 34.

II. Deligit quevis Ecclesia sibi tempus certum ad preces publicas, & Evangelii pradicationem, necnon Sacramentorum celebrationem. Non licet autem Cvivis Pro Syo Arbitrio Ecclesia ordinationem hanc convellere.

> Item in Confessione Augustana, Cap. de discrimine Ciborum, & similibus.

In hac corporali vita opus est traditionibus, hoc est, locorum ac temporum discriminibus, ut ordine gerantur res
in Ecclesia, sicut precipit PAVLVS, ut omnia sant ordine, & ita ut deceant. Ideo & Ecclesia habet traditiones, hoc est, constituit quibus temporibus, ubi convenire
populus debeat. Ad hunc CIVILEM sinem licet condere
Traditiones.

In responso Protestantium, de reformandis abusibus Ecclesiasticis, quod datum est Imperatoria Majestati, in Colloquio Ratis-bonensi, xiv. Iulii, Anno Dom. 1541. Sicut exstat apud Melchiorem Goldastum, Tom. 2. Constitutionum Imperialium. Philippus Melancthon in earesponsiillus parte, cujus ipse Antborest, sic loquitar, & cum eo reliqui Protestantes.

IV. Quia Caremonia invitare homines, & assurance debent, tum verò etiam signa sunt ad admonendos & docendos rudes utilia, curandum est, per eos qui presunt, ut Caremonia utiles, & que aliquid gravitatis habent resineantur, & absurde & indigna gravitate. Ecclesiastica a aboleantur.

DANIEL

CAP.

DANIEL CHAMIERVS, Lib. 1. de Saeramentis in genere. Cap. 13. §. 8.

In posterioris ordinis accidentibus magnam agnoscimus Ecclesia libertatem, ut sibi ipsa provideat, sed ex hoc axiomate. I. Corinth. 14. Omnia decenter & ordine stant. Nimirum ut ne cuivis liceat proprio suo motu & privato, quicquam immutare: sed communiconsensu Constitutoro Ordo Tenertur in singulis Ecclesis.

Hieronymus Zanchius, in quartum praceptum, intractatu de disciplina Ecclesiastica, in sine.

Demonstravimus de principio, potestatem hanc fuisse à CHRISTO Ecclesia traditam, ut scilicet pro circumstantiis locorum & temporum, prog. necessitate Ecclesiarum leges concipiat & canones . - Presbyteros Ecclesia non sine causa Apostolus in Actis appellavit omnes Episcopos, & cos justit invigilare gregi queniam ipsorum est una cum primario ipsorum Pastore, quem xar' Storn solitum fuisse appellari Episcopum, cum reliqui nomen retinuerint Presbyterorum, demonstravimus : ipforum, inquam, eft, curam totius Ecclefie suscipere, videre qua necessaria sint, que ve conducant faluti Ecclesia, sive in Ministerio verbi & Sacramentorum, sive in vita & moribus, sive in disciplina pænitentia, sive in Caremonius, sive in necessitatibus pauperum: es dare operam, ut que de his rebus constituen font, weld DOMINO, vel ab spostedis, vel ab Brotesia, ea serventur. Si que verò conflicuta non fint, es tamen ad adificationem Ecclefia pertinere viderun: de in CERTE CONSTITUANTUR LEGES, que nomine torius Ecclefia, es piorum principum auctoritime firmentar, & ab OMNIBUS observentur.

# e de presidente de la company de la company

#### CAPVT III.

Oftenditur libertas & potestas E C C L E S I AR F M

determinandi de praxi in mediis: & necesficas singulis incumbens parendi statutis

E C C L E S I & in calibus.

In Confessione Fidei, nomine Eccles I ARVM GALLICARVM feripta, Anno Dom. 1562. que exstat apud CALVINVM in Opusculis, & sursum in Epistolis.

Nvm.I.



ATEMVR tum omnes, tum etiam singula: ECCLESIAS hoc jus habere, wt leges & STATVTA SIBI CONDANT ad politiam communem inter suos constituendam, cum omnia in Domo DEI ritè & ordine sieri oporteat: ejusmodi por-

ro statutis OBEDIENTIAM deferendam esse, modo ne conscientias adstringant, neque superstitio illic adhibeatur: qui hoc detrectent, CEREBROSE & PERVICA-CES apud nos habentur.

TO ANNES CALVINVS, Lib, 4. Institut?
Cap. 10. 9. 30.

11. Quia autem in externa Disciplina & Caremoniis, non voluit DOMINUS sigillatim prascribere, quid sequi debeamus, (quod istud pendere à temporum conditione pravideres, neque judicares unam seculis omnibus formam convenire) consugere hic oportes ad generales quas dedit regulas, ut ad eas exigantur quaçunque ad ordinem & decor

CAP. III Oftenditur libert. & poteft. &c.

& decorum pracipi necessitas ECCLESIE postulabit.
Postremò quia ideo nihil expressum tradidit, quia nec ad salutem hac necessaria sum, & promoribus uniuscujusque gentis ac seculi variè accommodari debem ad ECCLESIE utilitat requirit, TAM VSITATAS MVTARE, ET ABROGARE, QVAM NOVAS INSTITVERE CONVENIET.

Item, §. 31.

Iam verd Christiani populi officium est, que secundum banc Canonem fuerint instituta, LIBIERA QVIDEM CONSCIENTIA , NVLLAQUE SVPERSTITIONE , PIA TAMEN ET FACILI AD OBSEQUENDYM PROPEN-SIONE servare, non contemption habere, non SVPINA NEGLIGENTIA praterire: tantū abost vt per FASTVM ET CONTYMACIAM violare aperte debeat, Qualis (inquies) in tanta observantia Grantione conscientia libertas ese poterit? Imè verè praclare constabit, vbi reputabimus, non fixes esse & perpetuas sanctiones quibus astricti simus: sed externa humana insirmitatis rudimenta. Vbi si imprudentia & oblivione quid erratum fue. rit, nullum admissum est crimen : sin contemptu, improbanda est consumacia. — Quod si quis obstrepat, & plus sapere bic velit, quam oportet, videat ipse qua MOROSITATEM sua ratione DOMINO approbet . Nobis tamen istud Pauli satisfacere debet, nos contendi moren nan habere, neque ECCLESIAS DEL

III:

N 2

ITEM,

TIE.

Idem, in Epistolii, Genevæ impresii, in folio, apud Ioannem Vignon, Anno Dom. 1617. in Epistola ad Neocomenses, in Editionis illier Columna 6 3.

- IV. Substantiam Ecclesiastica Disciplina exprimit disertis verbis Scriptura: forma autem ejus exercenda, quoniam à DOMINO prascripta non est, à Ministris constitui debet pro adificatione.
  - In Constitutionibus Ecclesia Scoticana, publica auttoritate impressis, cum Platterio metrico, Cap. de offensis quarum est agenda publica panisentia, & de ordine procedendi in salibus casibus.
  - Atque ita parva offensa vel calumnia potest jure me. v. reri excammunicationem, propter offendentis CON-TEMPTVM ET CONTVMACIAM.

Item , Cap. de forma excommunicationis .

Indulgentia & clementia cuilibet potius peccato conce-VI. di potest, quam CONTEMPTVI salubrium admonitionum, justarumg, ac legitimarum constitutionum Eccle-Qui fastusse contemnunt Ecclesia fie . admonitionem privatam, aut publicam, se declarant contumaces esfe, & rebelles, & prorsus impanitentes, ideoque IPRE MERITO EXCOMMENICANDI SVNT.

> In Harmonia Synodorum BELGICARVM: Cap. 14. 6 Can. 14.

Crimina que in Ministris nequaquam tolerari debent, VII. en fere sum hujusmodi, Haresis, Schisma, MANIFE-STPS ORDINIS ECCLESIASTICI CON-TEMPTVS, Blasphemia, &c.

# **ල්කුල්කිල්කිල්කිල්කිල්කි**ල්කිල්කිකිල

#### CAPVT IV.

Conditiones tenendæ & cavendæ in conflitutionibus Ecclesiasticis: quibus tencamur obedire in usu rerum mediarum. Item, rem necessariam non abjiciendam propter abusum, sed tollendum abusum: nec semper propter abusum necesse esse abjicere rem mediam, quæ interdum prudentius retinetur, aut toleratur,

### CAP. 10. 9. 1.



SVS obtinuit, vt Traditiones bumana vocentur, quacunque de Cultu DEB prater ejus Verbum profecta sunt ab hominibus edicta. Contra has nobis est certamen, non contra sanctas & vtiles Ec-

clesia Constitutiones, qua vel ad disciplinam, vel honestatem, vel pacem conservandam faciunt.

ITEM, 6. 2.

Hujus generis ergo Constitutiones hic impugnare animus est; quain hoc feruntur, vi animas intus coram DE ligent, & religionem injiciant, ac si de rebus AD SALVIEM NECESSARIIS praciperent.

ITEM , 6.5.

Notatu dignum est leges humanas, sive à Magistratu, sive ab Ecclesia ferantur, tamets sint OBSERVATV NECESSARIÆ (de probis & justis loquor) ideo tamen NON LIGARE PER SE CONSCIENTIAM, quia tota observandi necessitas, ad generalem sinem respicit, non autem consistit in rebus praceptis.

N z

ITEM,

III:

Item , 5. 8.

I.V. Hominum constitutiones Verbo DOMINI contraria, sunt omnes illa qua ad verum DEI CVLIV M
finguntur pertinere, & quibus servandis conscientia obligantur, acsi observatu NECLISARIA essenti

Habemus ergo impias essentia essentitutiones,
in quarum observatione Culsus DEI situs esse singitur.

#### Item, S. II.

V. Sunt alia quoque duo non levia vitia, que in issaem constitutionibus improbamus: 1. Quod magna ex parte inutiles, interdum etiam ineptas observationes prascribunt: Deinde quod immensa earum multitudine opprimuntur pia conscientie, & in Indassmum quendam revolute, vmbris sic adherescunt, vtad CHRISTVM nequeant pervenire.

#### Item , §. 16.

Quod si remotis circumstantiis, simpliciter habere libet one sint omnium temporum humana Traditiones, quas ab Ecclesa repudiari, & à piis omnibus improbari convenit: erit illa, quam superius posuimus, certa & clara definitio; esse omnes leges sine DEI VERBO in hunc sinem ab hominibus positas ve VEL MODVM COLENDI DEI PRASCRIBANT, VEL CONSCIENTIAS RELIGIONE OBSTRINGANT, QVASI DE REBVS PRACIPIANT AD SALVTEM NECESSARIIS. Si ad alterum, vel ad virumque istorum accedum alia vitia; quod sua multitudine Evangelii claritatem obscurent: quod nihil adificent,

ficent, sed invitles sint ac lusoria occupationes potius quàm vera pietatis exercitia: quòd sint ad sordes ac turpem quassum exposita: quòd sint observatu nimium dissiciles: quòd sint malis superstitionibus inquinata: hac erunt adjumenta ve facilius deprahendamus quantum sit in ipsis mali.

### Item , 5. 27.

Id tantum semper in istis observationibus excipiendum est, ne aut ad salutem credantur necessaria, atque ita conscientias religione obstringant, aut ad DEI cultum conferantur, atque ita in illis reponatur pietas.

#### Item , 9. 28.

Habemus ergo optimam & fidelissimam votam, que inter impias illas constitutiones distinguat, (quibus veram obscurari religionem & conscientias subverti dictumest) & legitimas Ecclesiæ observationes : si his meminerimus alterum semper ex duobus esse propositum, aut verumque simul, vin facro fidelium cœtu DECENTER peragantur omnia, & qua convenit dignitate; vt ipla hominum communitas velut quibusdam humanitatis & moderationis vinculis in ORDINE retineatur, vbi enim semel PVBLICÆ HONESTATIS causa posita lex intelligitur, jam sublata est SVPERSTITIO, in quam incidunt qui humanis inventis DEI CVLTVM metiuntur. Rurfum vbi ad COMMVNEM VSVM spectare cognoscitur, eversa est FALSA ILLA OB-LIGATIONIS ET NECESSITATIS OPI N 10, que inzentem terrorem conscientiis injiciebat, cum putarentar traditiones ad salutem necessaria. Siquidem hic nihil quaritur, nisi vt comuni officio alatur inter nos charitas. Item, VII.

VIII

ITEM, 5. 29.

IX.

Decorum non vocabimus in quo nihil prater inane oblectamentum inerit: quale exemplum videmus in ille Theatrico apparatu, que vituntur Papistæ in suis sacris: vt nihil quam invtilis elegantia larva, & luxus fine fructu appareat. Sed illud nobis decorum erit, quod ita erit ad Sacrorum Mysteriorum REVERENTIAM aptum, vt su idoneum ad pietatem exercitium: vel saltem quod ad ornatum facier actioni congruentem, neque idip. sum sine fructu: sed ve fideles admoneat QVANTA MO-DESTIA, RELIGIONE, OBSERVANTIA, facra tractare debeant. Porro ve pietatis exercitia fine Caremonia, ad CHRISTUM recta nos deducant necest. Similiter ordinem non constituemus in illis nugatoriis pompis que nihil babent preter evanidu fplendorem, sed in ea compositione que omnem CONFV. SIONEM, BARBARIEM, CONTYMACIAM, turbas omnes, & disidia tollat. Prioris generus exempla funt apud Paulum, vt ne profana symposia cum sacra DOMINI Cana commisceantur, ne mulicres in publicum nisi velata procedant: & alia plurima in quotidiano vsu habemus: quale est, quod FLEXIS GENIBVS NVDOQVE CAPITE oramus: quod DOMINI Sacramenta non sordide, sed cum aliqua dignitate administramus: quod in sepeliendis mortuis quandam honesta. tem adhibemus, & qua alia eodem pertinent. In altero genere sunt HORÆ publicis precationibus, concionibus, & mylicis actionibus DESTINATÆ: in ipsis concionibus quies ac silentium, loca destinata, hymnorum contentus, DIES celebranda DOMINI Cana PRÆFIXI, quod Paulus vetat ne mulieres in Ecclesia doceant, & si gna

qua sunt similia. In primis verò que disciplinam confervant, vt CATECHESIS, censura Ecclesiastica, excom. municatio, IEIVNIA, & qua in eundem Catalogum referri possunt. Ita omnes Ecclesiasticas constitutiones, quae pro fanctis & falutaribus recipimus, in duo capita referre Ideli, ad de licet: alteraenim ad ritus & Caremonias, altera ad Dif. ardinem. ciplinam & Pacem respiciunt .

HIERON. ZANCHIVS, in 4. Præceptum, Col. 765.

Demonstravimus potestatem hanc fuisse à CHRISTO Ecclesia traditam, ve leges concipiat & canones: sed ita vt primum non pugnent cum Verbo DEI, deinde NE IL-LIS OBSTRINGANT FIDELIVM CONSCIEN-TIAS. Denique vt omnia que constituuntur ad adificationem Ecclesia faciant .

x.

IOANN. CALVINVS, Comment. in Cap. 6. ad HEBR. loquens de impositione manuum.

Quamobrem bodie retinenda pura institutio est: supersitio autem corrigenda.

XI.

PHILIPPUS MELANCTHON, in responso Protestantium. de reformandis abusibus Ecclesiafticis, Anno Dom. 1541.

Curandum est per eos qui presunt vt Ceremonia vtiles & qua aliquid gravitatis habent retineantur.

XII.

IDEM, IN CONFESSIONE AVGVSTANA, CAP. DE DISCRIMINE CIBORYM.

Homines imperiti doctrina Christiana, ABFIN-GYNT SYPERSTITIOSAS OPINIONES TRADITIONIBYS, easque per supersistionem some XIIL

modo eumulam: id questi sunt aecidisse in Ecclesia non tantum recentiores, GERSON & alii quidam, sed AVGVSTINVS etiam.

Sum autem duplices Traditiones, quadam flagitant opera palam pugnantia cum lege divina, ve probibitio conjugii. . Necesse est autem in Ecclesia exstare hanc regulam, oportet DEO magis obedire, quam hominibus. Ideo constat talibus Traditionibus humanis nequaquam esse obtemperandum. Alia loquuntur de rebus sua natura adiaphoris, ve de cibo, vestitu, & similibus rebus. Ha Traditiones fiunt impia, cum proponuntur cum his opinionibus, qued mercantur remissionem peccatorum, QVOD SINT RES NECESSARIE, QUOD SINT CVL-IVS DEI, idest, officia, quorum finis immediatus sit, vt per es DEUS honore adficiatur. Has PESTIFERAS OPINIONES necesse est in Ecclesia taxari. Ac propeer bas opiniones humani ritus inutiles, sune abjiciendi, ve discrimina Ciborum, Monasticus vestitus, & similes mores superstitiosi, ve EZECHIAS aneum Serpentem combusit, cum videret à multis coli. Sed quia hac societ as hominum in has corporali vita habet opus ordine, possunt aliqui ritus viiles ad bunc finem politicum retineri, sine superstitiosis opinionibus, boc est, ne judicentur esse cultus, aut res necessaria, ve populus sciat, quando catus in Templus convenire debeat ad Conciones, Gad v fum Sacramentorum. Oportet enim Ministerium illud esse publicum. Prodest CERTA TEMPORA constitui. Ita servantur apud nos feria Diei Dominici, & plerag, alia: retinentur vsitata historiarum discrimina in cantionibus, Natalis DO-MINICI, Paschatis, Festi Ascensionis, Penticostes, & aliis. Et magis amat populus has ipsas Caremoniae post-quam conscientia liberata sunt periculo, & illis INIVS-TIS

TIS ONERIBVS, de quibus olim Monachi & canonesta vociferabantur: & è regione villitas monstrata est, quod hi ritus serviant Ministerio Evangelii. Item admoniti funt homines, finem esse POLITICVM harion ordinationum. Hac dextra interpretatio traditionum, reddit eas gratiores moderatis animis. Et quanquam opinio necessitatis & cultus detrahitur, tamen satis munita funt, quia docemus in Ecclesiis emendatis, viiles Caremonias servire Ministerio Evangelii, quare qui PETV-LANTER ET CVM SCANDALO bas Caremonias violant, hoc est, qui impediunt Ministerium Evangelii, hos PECCARE dicimus, Certè modum Traditionum esse nece se eft, & Conscientiis consuli oportes, or intelligant humanos ritus, nec res necessarias, nec justitiam ef-- Itaque non vituperamus jejunia, sed superstitiosas opiniones, & LAQVEOS CON-SCIENTIARYM in traditionibus .



#### CAPVT

Errornecessitatis aut immutabilitatis de rebus mediis cavendus : ubi etiam de quibusdam justis causis mutandi vel abrogandi Ritum aut Confuetudinem.

IN CONFESS, HELVETICA, ART. 27.



N DIFFERENS (dixit ad AV- NVM, L GVSTINVM HIERONYMVS) illud eft, qued nec bonum nec malum eft; vt sive feceris, sive non feceris, nec justitiam habeas, nec injustitiam. In COR

# IN CONFESSIONE SCOTICANA, ART. 20.

11. Altera generalium Conciliorum causa suit propter bonam politiam constituendam, & obscruandam in Ecclesia,
in qua (vt in DEI Domo) omnia decenter & ordinesieri convenit. Non quod eandem in omnibus politiam,
eundemque prorsus in singulis Caremonius ordinem pro
omnibus atatibus, temporibus, & locis constitui pose arbitremur: nam vt Caremonia ab hominibus inventa tantùm sunt temporales: ita ET POSSVNT ET DEBENT MVTARI, cum potius superstitionem pati,
vel sovere, quam resarum vsu, Ecclesiam DEI adisisare, inveniuntur.

HENRICUS BULLINGERUS, in sua ad CALVINUM Epiftola, de diebus sestis, & id genus aliis rebus, in lib. Epistolarum CALVINI, Col. 138. sie alloquitur CALVINUM.

Scio in hujusmodi rebus te nunquam suisse morosum.

Ego quidem in his eam libertatem servari cupio, quam video apud Ecclesias viguisse ab ipsis Apostolorum temporibus.

MARTINUS CHEMNECIUS, in secunda parte examinis Concilii TRIDENTINI, in Sess. 13. Can. 10. pag. 110. Col. 2.

IV. Non sunt conscientiis, tanquam NECESSARIA imponenda, qua non habent in Scriptura mandatum DEI.

IOANNES CALVINVS, in opere illo Epifte

V. Si penuria sit vini, exiguna quod suppetes aqua dilue.

CAP. V. Error necessitatis aut immutab. 107

re, ve toti Ecclesia sufficiat minime absurdum erit. Si religio injicitur, ac si NECESSARIA foret mixtio, superstitione hoc non caret.

IDEM , LIB. 4. INSTIT. CAP. 10. 5. 16.

Quod si remotis circumstantiis, simpliciter habere libet que sint omnium temporum humana Traditiones, quas ab Ecclesia repudiari, &c. Invenies supra, Cap. 4. Num. vi.

Idem, in Tractatu de necessitate reformanda Eccle-

Quum putarentur observatu NECESSARIE effe hominum leges, corrigi debuit PERNICIOSPS HIC ERROR. Que externe politie causa feruntur leges, OBEDIENTER SERVANDAS effe, ficut dixi, non negamus; ad regendas conscientias non nist unus DEUS est legislator. Maneat ergo penes ipsum Solum hac, quam sibi multis Scripture locis vindicat, authorites. In eare primum DEI HONOR, quem nullo modo imminui fas est: deinde SPIRITVALIS CONSCIENTIARVM LIBERTAS vertitur. quam Paulus hominum arbitrio subjici summopere ve. tat. Quod itaque OFFICII NOSTRI erat, Dt fidelium conscientias indigna servitute, qua constricta tenebantur, eximeremus, eas ab hominum legibus liberas. & solutas esse docuimus. Hanc libertatem, qua acquisita effet CHRISTI Sanguine non esse prostituendam. In hac causa, si quis nos reos faciat, trabat in eundem simul reatum & CHRISTUM, & Apostolos, necesse est.

In con-

0 2

VII.

The day

# In Conclusione Harmoniæ Synodorum BELGICARVM.

VIII. Articuli hi ad legitimum Ecclesia ordinem spectantes, ita mutuo consensa sunt constituti, vt, si vtilitas Ecclesia-rumaliud postulat, MVT ARI, augeri, & minut possim, & debeant. Non erit tamen privata alicujus, &c. Vide infra, Cap. 7. Num. I.

Daniel Chamierus, Lib. 6. de Euchariffia, Cap. 4. 9.3. & 9.4.

Refert & approbat sententiam ALPHONSI DE CASTRO, & GREGORII DE VALENTIA, Grzcos Schismaticis & Hzreticis annumerantium, non ideo quod utantur fermentato, seu in fermento conficiant, sed propterea quod putent non nisi in sermentato posse debere Sacramentum confici. Addentium item necessitate przecepti Ecclesiastici Latinos azymo, Grzcos fermentato uti debere.

IX. Nos itidem (ait Chamier) sic sentimus: & vtrovis pane consici posse Sacramentum: & retinendum cuique esse sua Ecclesia morem.

The Commence of the State of th

CAP.

# ස්ස්තිස්තිස්තිස්තිස්තිම

#### CAPVT VI.

Diversos esse posse ritus medios salva sidei & charitatis compage in diversis Ecclesis; aut etiam in eadem Ecclesia, pro temporum aliarumque circumstantiarum varietate. Neque Ecclesiam unius temporis aut loci teneri alterius constitutione aut consuctudine in talibus. Salva tamen unisormitate unius ejustama particularis Ecclesia eodem tempore, de qua infra dicemus.

IOANNES CALVINVS, Lib. 4, Inflit. CAP. 10. \$.32.



VM M A diligentia incumbendum est ne Nym, I.
quis irrepat error — Ne Ecclesia
Ecclésiam ob externa Disciplina VARIETATEM contemnat. Postremó est nulláhic
PERPETVAM legem nobis statuen-

tes, totum observationum vsum & sinem ad Ecclesia adisicationem referamus: qua postulante, non modo MV-TARI aliquid, sed quicquidante in vsu nobis observationum sucrit, INVERTI nulla ossensione seramus.

IN CONFESSIONE ECCLESIA SCO-TICANA, ART. 20.

Non quòd eandem in omnibus politiam, eundemque prorsus, in singulis Caremoniis ordinem pro omnibus atatibus, temporibim, & locis constitui posse arbitremur; nam va Caremonia ab hominibus inventa tantum sunt temporales, &c. Sicut habetur supra cap. 5. num. 2.

In Con

1.1.

# In Confessione Helvetica, Cap. 23.

111. Neque oportet Preces publicas, quoad formam & tempus, in omnibus Ecclesiis esse pares. Libertate enim sua vtantur Ecclesia qualibet.

### Item , Cap. 27.

IV. Quod si in Ecclesia dispares inveniuntur ritus, nemo Ecclesias existimet ex eo esse dissidentes. Socrates, impossibile fuerit, inquit, omnes Ecclesiarum, qua per civitates & regiones sunt, ritus conscribere. Nulla religio eofdem ritus custodit, etiamsi eandem de illis doctrinam amplectatur. Etenim qui ejusdem sunt sidei, de ritibus inter se dissentiunt. Hac ille. Et nos hodie ritus DIVERSOS in celebratione Cæna DOMINI, & in alix nonnullis rebus habentes in nostris Ecclesiis, IN DOCTRINA TAMEN ET FIDE NON DISSI-DEMVS, neque unitas societásque Ecclesiarum nostrarum ea re discinditur. Semper vero Ecclesia in hujusmodi ritibus, sicut mediis, use sunt libertate. Id quod nos bodie quoque facimus.

Hæc omnia habentur in Confess. Helvetica, loco citato. Legatur Epistola Irenzi, ad Victorem, apud Enfebium, Lib. g. Hist. Eccles. Cap. 26. Græce: quod est

Caput 24. in Editione latina.

# IN CONFESSIONE ANGLICANA, Articulo 34.

V. Traditiones atque Caremonias easdem non omnino necessarium est esse volque aut prorsus consimilés: Nam &
varia semper fuerunt, & mutari possunt pro regionum,
temporum, & morum diversitate, modo nihil contra Verbum DEI instituatur.

Qualibet Eccl

CAP. VI. Diversos esse posse ritus, &c.

111

VIII.

IX.

bet Ecclesia particularis sive nationalis, authoritatem habet instituendi, mutandi, qut abrogandi Caremonias, aut ritus Ecclesiasticos, humana tautum authoritate institutos: modò omnia ad adificationem fiant.

IN AVGUSTANA CONFESSIONE, ART. 7.

Ad veram vnitatem Ecclesia satis est consentire de doctrina Evangelii, & administratione Sacramentorum. Nec necesse est vbique similes esse traditiones humanas, scu ritus ab hominibus institutos.

In Confessione Bohemica, Artic. 15.

No ob Caremoniarum, consuetudinum & rituum discrimina, qua in variis Ecclesiis inter Christianos videre est, nec reclamant aut officiunt pietati, alii in aliis offendantur, aut se vicissim contemnant, oderint & persequantur. Neu etiam sectas aut seditiones excitantes, se ab Ecclesia vnitate alienent & distrabant, cum nunquam in Ecclesiis eadem suerint, nec nunc quoque sint.

In Confensu Ecclesiarum reformatarum Majoris & Minoris Poloniz, Russiz, Lithuaniz, & Samogitiz, &c., In Synodo Sendomiricuss, habita Anno 1570, §, Ritus autem.

Ritus autem & Caremonias vniuscujusque Ecclesia, liberos hae concordia & conjunctione relinquimus. Non enim multum refert, qui ritus observentur, modo sarta tecta & incorrupta existat ipsa doctrina & sundamentum sidei, ac salutis nostra.

PETRVS MARTYR, in locis Commun. Class. 2. CAP. 4. 5.39.

Neque existimo nimium ese contendendum, et ritus

HENRICUS BULLINGERUS, in Epistola ad CALVINYM: quæ exstatin lib. Epistolarum CALVINI, Col. 170.

X. Quanquam nostra Disciplina vestra per omnia non respondeat, illam tamen pro ratione temporum, locorum, & personarum esse temperatam, nec ideo vestram velle subversam, omnes concorditer consenserunt.

> Petrvs Martyr, in Epist. ad Ioan. Hoppervm, Episcopum Glocestriensem.

XI. Non me later Ecclesiarum authoritatem, sive prasentium, sive prateritarum, non eo debere valere, vi illis Verbi DEI veritas prematur; nam ea, etsi fractus illabatur orbis, inconcussa & immota permanere debet: sed propter à diapopa id minime faciendum esse contendo, vel vi damnentur, vel vi de eis minus honeste loquamur.

JOAN. CALVINVS, in Epist. ad Monsbelgardenses: que incipit, Tametsi Neocomum. in lib. epist. col. 56.

XII. Quod autem vos terret offendiculorum periculum, si quam novam agendi formam receperitis qua non sit nostris Ecclesiis CAP. VI. Diverfos effe poffe ritus, &c.

Feclesiis vistata, id quidem merito facitis : sed quia non eq ventum est perfections, quin optemus adhuc progredi, hic timor was impedire non debet ab is ritibus admittendis, ques aliequi non liceat penitus improbare.

Idem, in Epift, ad HALLERVM, de diebus Festis, quæ incipit, Quod tibi nuper. Col-137.

Nectamen est cur homines adeo exasperentur, si libertate nostra, ve Ecclesia adificatio postulat, vtimur: quem-admodum nec vicisim prajudicio ese morem nostrum aquum est.

AVGVSTINVS Epift. 86. ad CASVEANVE.

In his rebus, de quibus nihil certi statuit sacra Scriptura, mos populi DEI vel instituta majorum pro lege tenenda sunt. De quibus si disputare voluerimus, & ex aliorum consuetudine alios improbare, orietur interminata luctatio, que labore sermocinationis cum certa documenta nul la veritatis infinuct, viique cavendum est, ne tempestate contentionis serenitas charitatis obnubiletur. - Sit ergo vna fides vniversa &c.

GREGORIVS I. Papa ROMANYS, Epift. 41. ad LEANDRYM.

In vna fide nibil officit fancte Ecclesia confactudo diversa.

HIERONIMVS, in Epift, ad LVCINIVM, que incipit, Nec oginante; & apud GRATIANVM, 12. dift. illud.

Nec aliquorum confuetudo aliorum contrario more subvervium , amorbale

Idem.

XIV.

XIIL

XV.

Idem, in eadem Epist. de talibus consuerudinibus mediis loquens. Et apud Gratianum; 76. dist. utinam,

XVII. Unaqueque Provincia abundet in scnsu suo.

Avgvstini Cantvariensis Anglia Archiepiscopi Interrogatio tertia, cum Responsione Gregorii I. Papa Romani, in fine operum Gregorii, & apud Bedam, Lib. 1. Eccles. Hist. Gentis Anglorym, Cap. 27.

INTERROGATIO AVGVSTINIA

XVIII. Cum vna sit sides, cur sunt Ecclesiarum consuetudines diversa? Et altera consuetudo Missarum est in Romana Ecclesia, atque altera in Galliarum Ecclesia tenetur.

# RESPONDET GREGORIUS.

Novit fraternitas tua Romanz Ecclesia consuetudinem, in qua se meminit contritam. Sed mihi placet, vt
seve in Romana, seve in Galliarum seu in qualibet
Ecclesia aliquid invenisti quod plus Omnipotenti DEO
placere possit, solicite eligas: Ein ANGLORV M
Ecclesia, qua adhuc ad sidem nova est, institutione pracipua, qua de multis Ecclesiis colligere potuisti, infundas.
NON ENIM PRO LOCIS RES, SED PRO BONIS REBVS LOCA AMANDA SVNT. Ex singulis ergo quibusque Ecclesiis, qua pia, qua religiosa, qua
recta sunt elige, Enclesiis in fasciculum collecta, apud
ANGLORV M mentes in consuetudinem depone.

Ikenevs, in Epist. ad Victorem, apud Evses.

ΧΙΧ. Η διαφωνία της νης κας των ομόνοιαν της πί-

SEWS Gunismos. Id eft, Varia ac discrepans jejunij vatio concordiam fidei plurimum comendat.

#### CAPVT VIL

Non fas effe cuiquam recedere à recepta confuetudine, aut coffitutione, aut cam mutare fue arbitratu : fervandam autem effe in una eademque particulari Ecclesia uniformitatem. Præfertim fi diversitas diftractionem aut offenconem parlat.

IN HARMONIA SYNODORYM BELGICARYM, IN CONCLUSIONE.



RTICVLI hi mutari, augeri, & NVM.I. minui, postulante Ecclesiarum vilitate, possunt & debent: NON ERIT tamen privata alicujus Ecclesia id facere, fed dabunt OMNES operam, vt ILLOS OBSERVENT, donec Syno-

do aliter constituatur.

Ioannes Calvinus, in Epistola ad Mensonem Poppium, in Lib. Epift. Col. 450.

Optandum quidem est, vi prater DOMINICVM pauci retineantur dies fests: - vt tamen obviam eatur dissidiis, cavendum est, ne quisque PRO-PRIO ARBITRIO ferias abrogans, emulationem accendat. Sed qui matum hoc sanatum cupiunt, studeant in cundem consensum fratres suos adducere.

Idem.

Idem, in responsione ad duo certa Capita, in Lib. Epist. Col. 478.

111. Quod ad Dies Festos, & certas alias Caremonias attinct:

non censeo vi quisquam fratrum ea de causa instet, vi ab Ecclesia, cui addictus est recedat, si major pars gregis feratur in contrarium: quia in ejusmodi cassibus satus esse mibi videtur, si quod rectum esse novimus, à nobis procuratum sit. Quamvis enim quod obtruditur, & scandalum afferat, & malam caudam trabat: quia tamen, PER SE DEI FERBO NON REPVONAT, consedi potest vi maximè voi MA-10R NVMERVS pervincit, quando ei qui MEM-BRVM EST tantum illius corporis; NVETA RA-TIO suppetit viterius pergendi.

Idem, in Epist ad HALERRYM, in Lib. Epist. Col. 137.

IV. VARIETAS cum in Ecclesia ritè composita tolerabilis non foret; atque etiam apud exteros suspitionem gigneret, non benè civibus inter se convenire, senatum hortatus sum, vt commodo remedio in posterii hoc dissidium tolleretur.

> Avevstinus Epift. 118. ad IANVARIUM, Cap. 2.

v. Alia verò qua per loca terrarum regiones quariantur, scutt est quod alu jejunant Sabhato, ali verò non: ali quotidie communicant Corpori & Sanguini DOMI-NICO, alu certis diebus accipiumt; alibi nullus dies intermittitur quo non offeratur; alibi Sabhato tantum & DOMIN

DOMINICO; alibi tantum DOMINI-CO: & si quid aliud bujusmodi animadverti potest. TOTVM HOC GENVS rerumliberas habet observationes. Nec Disciplina vlla est inhis melior gravi prudentique Christiano, quam vt EO MODO AGAT QVO AGERE VIDERIT ECCLESIAM ad quamcunque forte devenerit. Quod enim neque contra fidem, neque contra bonos mores injungitur, IN-DIFFERENTER est babendum, & PRO EO. RVM INTER QUOS VIVITUR Societate Servandum est. Credo te aliquando ex me audisse, sed tamen etiam nunc commemoro. Mater mea Mediolanum me consecuta, invenit Ecclesiam sabbato non jejunantem, caperat perturbari & fluctuare quid ageret, cu ego talia non curabam, sed propter ipsam consului de hac rebeatissime memoria Virum AMBROSIVM, Respondit se nihil doce- Ambrossi su-re me posse, nisi quod ipse faceret, quia si melius nosset, id consiliem. potius observaret. Cumque ego putassem, nulla reddita ratione, authoritate sola sua nos voluisse admonere ne sabbato jejunaremus, subsecutus est, & ait mihi: CVM RO-MAM VENIO, IEIVNO SABBATO; CVM HIC SVM, NON IEIVNO. Sic etiam tu, ad quam forte Ecclesiam veneris, EIVS MOREM SER-VA, si cuiquam non vis esse scandalo, neo quenquam tibi. Hoc cum Matri renunciassem, libenter amplexa est. Ego verò de hac sententia etiam atque etiam cogitans, ita sem- dicium. per habui, tanguam eam COELESTI ORACVLO sasceperim. Sense enim sape dolens & gemens multas insirmorum perturbationes fieri, per quorundam fratru CO N-TENTIOSAM OBSTINATIONEM, ET SVPERSTITIOSAM TIMIDITATEM, qui in rebus hujusmodi, qua neque Scriptura authoritate,

neque vniversalis Ecclesia Traditione, neque vita corrigenda vtilitate ad certum possunt terminum pervenire, tantum quia subest qualiscunque ratiocinatio cogitantis, aut quia in sua patria sic consuevit, aut quia ibi vidit vbi peregrinationem suam quo remotiorem à sus, eo doctiorem factam putat, tam litigiosas excitam quessiones, vt NISI QVOD IPSI FACIVNT, NIHIL RECTVM EXISTIMENT.

# IN CONFESSIONE ANGLICA, ARTIC. 37.

VI. Traditiones & Caremonias Ecclesiassicas, qua cum Verbo DEI non pugnant, & sunt authoritate publica insituta, atque probata, quisquis PRIVATO CON-SILIO VOLENS ET DATA OPERA publice violaverit, is, vt qui peccat in publicum ordinem Ecclesia, quique ladit authoritatem Magistratus, & qui insirmorum fratrum conscientias vulnerat, publice, vt ceteri timeant, arguendus est.

Vide fupra, CAP, 3.

CAP.

# ස්ස්තිස්තිස්තිස්තිස්තිස්ති

#### CAPVT VIII.

Cavendam esse morositatem in non admittenda mutatione consuetudinis, & rerum mediarum; omnemque contentionem de rebus medjis.

IOANNES CALVINVS, ANGLIS FRANCFORD: Lib. Epift. Col. 213.



QVIDEM vt in rebus medius, vt funt externi ritus, facilem me, ac flexibilem prebeo: ita non semper vtile esfection judico, STVLTÆ eorum MOROSITATI, qui nihil de consuetudine sua remittunt, obsequi.

amant ea quibus assueti sunt.

30-

Idem ..

Hoc primo & NVGATORIVM, ET PVERI-LE est: Deinde multum interest hac nova institutio à mutatione. Ego verò, si quorundam insirmitas ad summum gradum non conscendat, ve vos vetra modum rigidos este nolim; ita rursus alios monitos esse cupio, NE SIBI IN SVA INSCITIA NIMIS PLACEANT: Deinde ne SVA PERVICA-CIA sancti adissivi cursum retardent. Tertio, Ne STVLTA eos EMVLATIO abripiat. Nam qua illis rixandi causa, nisi quia pudet MELIORIBVS CEDERE? Sed ego frustra adeos sermonem converto, qui fortè non tantum mini tribuunt, ve consilium à tali auctore profectum admittere dignentur.

# Idem, ad MONSBELGARDENSES Lib. Epift. Col. 56.

IT. Suadeo ne vos NIMIS DIFFICILES AC MOROSOS, QVOAD LICET, prebeatis. Nam vbi hanc vestram MODERATIONEM adverterit princeps, facilius adducetur vt nonnihil vobis ipse quoque vicissim concedat, presertim vbi viderit vos non absque causa pugnare.

# Idem, ad BVLLINGERVM, Lib. Epist. Col. 131.

III. Itaque sicuti in recusanda vonctione ejus Constantiam laudo: ita de pileo & veste linea maluissem (vet illa etiam non probem) non vsque adeo ipsum pugnare: idque nuper suadebam.

# Idem, ad IOANNEM KNOXVM, Lib. Epist. Col. 328.

IV. In Caremoniis confido tuum rigorem, quamvis multis displiceat, moderatum tamen fore, &c.

# Idem, ad GASPAREM OLEVIANVM, Lib. Epist. Col. 455.

Quamvis breviter rem attigerim, agnoscis tamen quibus rationibus adductus agrotos non esse arbitrer à communicatione arcendos. Neque tamen ea de causa velim TVR-BAS MOVERE. Scis in hac Ecclesia alium esse morem. Acquiesco, quia vtile non esset contendere.

Quanto magis de rebus merè indifferentibus contenzionem refugisset CALVINVS.

Idem

Idem, ad N. N. Lib. Epift. Col. 480.

Quod si neque ista satisfaciunt fratribus, qui ZELO DVCTI NIMIS SVNT OPINIONIBVS SVIS ADDICTI, peto ab illis per DOMINUM, ve cogitent etiam atque etiam in quod discrimen Ecclesiam adducant. Habitatis istic ve precarid. Vbi hoc notabitur, tam esse difficiles in multis rebus, annon VESTRA MO-ROSITAS tadium aliquod et animi alienationem allatura sit bonis illis et pijs senatoribus, à quibus tam bumaniter excepti estis.

Idem, in Epistola ad FARELLYM, Lib. Epist, Col. 11.

De Caremonijs effice apud fratres, ne eadem certent sum vicinis pertinacia. Ita fiet ut omnia nostra sint, nos AB OMNIBVS LIBERI, SERVI SIMVS PACIS ET CONCORDIE.

Idem, Comm. in 1. Cor. Cap. 11. verf. 16.

Perniciosa res contentio, ideoque arceri debet ab Ecclesiis. Et AVCTORITATE MAGIS COMPES-CENDI SVNT PERVICACES et rixandi cupidi, quam refellendi longis disputationibus. Nunquam enim contentionum crit sinus, si certando velis hominem pugnacem vintere, quia CENTIES VICTYS, nunquam satigabitur. Diligemer ergo notemus locum istum, ne abripi nos supervacuis disputationibus sinamus: modò tamen contentios NOVERIMYS DISCERNERE.

Vide eundem in Lib. Epift, Col. 323, & alibi paffim.

VI

VII.

VIII

# Charaghananan

#### CAPVT IX.

De recto usu libertatis Christiane in rebus mediis.

IOANNES CALVINVS, AD FARELLYM, LIB.
EPIST. Col. 11.

r C

OS ab omnibus liberi, servi simus pacis & concordia.

Idem, Lib. 4. Inflit, Cap. ro. 9.32.

II. Hac autem cognitio facit vt sua cuique in his rebus omnibus libertas constet, & QVANDAM nihilominus sua quisque LIBERTATI NECES-SITATEM vitro imponat, quatenus aut illud quod diximus ro weenov, aut charitatis ratio exiget.

Idem, in Lib. Epistolarum, Col. 322.

III. Equissmum est, CHRISTI jugum admittere, illudque agnoscere, legitimum libertatis nostra vsom ab EFFRENI LICENTIA remotum est.

PAR A Second Library Cologo, Scientification.

# **保護的機能保護的機能使用性的**

### CAPVT X.

De officio & potestate Magistratus civilis circa res Ecclesiasticas, cique debita in talibus obedientia.

IN CONFESSIONE HELVETICA, ART. 30.



AGISTRATVS Officium pracipuum est pacem & tranquillitatem publicam procurare & conservare. Quod sanè nunquam secerit salicius, quam cum suerit verè timens DEI & religiosus, qui, videlicet, ad exemplum sanctissi-

morum Regum Principumá, populi DOMINI, veritatus pradicationem, c fidem sinceram promoverit, mendacia o superstitionem omnem cum omni impietate o idololatria exciderit, Ecclesiamá, DEI desenderit. Equidem docemus RELIGIONIS CVRAM IMPRIMIS PERTINERE AD MAGISTRATUM SACIEMA. Teneat ergo IPSE in manibus Verbum DEI, o ne huic contrarium doceatur PROCV. RET, bonis item legibus ad Verbum DEI compositis, moderetur populum sibi à DEO creditum, eundemque in Disciplina, Ossicio, obedientia of contineas. Indicia exerceat juste judicando, ne respiciat personam, aut munera accipiat, viduas, pupillos, o affictos asserat, injustos, impostores o violentos coerceat atque adeo o excindat. Neque enim frustra accepit à DEO Gladium. Stringat

L

sit, nj.

ergo hune DEI Gladium in omnes maleficos, seditiosos, latrones, vel homicidas, oppressores, blashemos, perjuros, & inomnes eos, quos DEUS punire ac etiam caedere just. Coerceat & HERETICOS (qui verè Heretici sunt) INCORRIGIBILES, DEI Majessatem blashemare, & ECCLES FAM DES CONTVRBARE, adeog, perdere non desinentes. Subditi omnes honorent & reverentur Magistratum, tanquam DEI Ministrum: ament eum, saveant ei. & orent pro illo, tanquam pro Patre: OBEDIANT item omnibus ejus justis & aquis Mandatis: qui enim Magistratui se apponit, iram DEI gravem in se provocat. DAMNAMVS itaque omnes Magistratus contemptores, rebelles, Respublica hossies, & seditiosos nebulones, denique omnes quotquot officia debita prastare, vel palam, vel arte renunn.

# In Confestione Anglica, Art. 37.

EI. Regia: Majestas, in hoc ANGLIA Regno, at cateris ejus Dominiis, summam habet potestatem ad quam omnium statuum hujus Regni, sive illi Ecclesiastict sint, sive Civiles, IN OMNIBYS CAVSIS SVPREMA GVBERNATIO pertinet, & nulli externa jurisdictioni est subjecta, nec este debet. Cum Regia Majestati summam gubernationem tribuimus, quibus titulis intelligimus animos quorundam CALVMNIATORVM offendi, NON DAMVS Regibus nostris, aut Verbi DEI, aut Sacramentorii administrationem; quod etiam Injunctiones, ab ELIZABETHA Reginanostra nuper edita; apertissime testantur. Sed eam tantum prarogativam quam in sacris Scripturis à DEO ipso, omnibu, pis Principious videmus semper suisse attributam: hoc

125

est, vt OMNES status atque ordines sidei sue à DEO commissos, sive illi Ecclesiastici sint, sive Civiles, IN OFFICIO CONTINEANT, & contumaces ac delinquentes Gladio CIVILI correcant.

### In Confessione Scoticana, Art. 24.

Regum, Principum, Gubernatorum, & Magistratuum, elle POTISSIMVM ET IMPRIMIS Religionis purgationem & confervationem, affirmamus. Adeo vt non tantum propter civilem politiam, sed etiam propter conservationem vera Religionis, o vt Idololatria & Supersitio quavis Supprimatur, à DEO sint ordinati: vi in Davide, Iofaphato, Iosia, Ezechia, & alijs, summus laudibus propter fingularem zelum ornatis, est videre. Ideo confiremur & profitemur qued qui supreme authoritate RESISTVNT, vsurpantes quod ad illius munus pertinet, illi DEI ordinationi resstunt, ideoque coramillo innocentes esse non possunt. Et praterea affirmamus quod quicung, AVXILIVM, CON-SILIVM, ET CONSOLATIONEM Principibus, & Gubernatoribus, fideliter in executionem muneris incumbentibus, negant, idem auxilium, consilium, o suppetias DEO, qui hac per prafentiam sui vicem gerentis petit, recufant.

In Confessione Belgica, Art. 36.

Magistratuum est non modò de civili Politia conservanda esse solicitos, verùm etism dare operam ve sacrum Ministerium conservetur, omnis Idololatria, es adulterinus DEI Cultus è medio tollatur, regnum ANTICHRISTI diruatur, CHRISTI verò regnum propagetur. Denig horum est essicere, ve sacrum Evangely verbu vndis,

III.

IV.

VI.

predicetur, or singuli pure DEUM colere & venerari ex prascripto Verbi ipsius libere possint. Caterum cun-Eti homines, cujuscunque sint vel dignitatis, vel conditionis ac status, legitimis Magistratibus subject debent, illis q. vectigalia, ac tributa pendere, & eis IN OMNIBVS OBSEQVI AC OBEDIRE QVERBO DEI NON REPVENANT.

# In Confessione Augustana, Art. 16:

Christiani necessario debent obedire prasentibus magiv. Stratibus ac legibus, NISI QVVM IVBENT PECCARE: tunc enim magis debent obedire DEO quam hominibus.

# In Confessione SAXONICA, Art. 23.

Magistratui politico sabditi debent obedientiam, non Solum propeer iram, id est, metu pænæ corporalis ab ipsis Magistratibus; sed etiam propter conscientiam, id eft, CONTY MACIA EST PECCATYM FENDEN'S DEVM, ET AVELLEN'S CONSCIENTIAM A DEO. -Vult DEUS Magistratuum voce proponi Leges, prohi-bentes cultum idolorum, blasphemias, perjuria, injustas cædes , vagas libidines , &c. Et officium Magistratus est vt sit legum divinarium custos, in puniendis omnibus qui eas violant. Item, Officium est Magistratus politici etiam addere naturali legi aliquas leges, qua sunt determinationes circumstantiarum legis natura. Itaque & harum legum custos in puniendo sit: sed nequaquam ferat aut defendat leges pugnantes cum jure divino & naturali . quanquam autem multi in imperiis negligunt gloriam

CAP.X. Deofficio & poteltate Magistratus. 127

riam DEI, tamen hec PRECIPVA CVRA effe debebat audire & ampletti veram dottrinam de Filio DEL. e Eccueras sovere. ipsi quoque Reges & Princi-pes sint membra Ecclesia, & doctrinam RECTE IN-TELLIGANT, NON ADIVVENT EOS QVI FALSAM DOCTRINAM STABI-LIVNT, & injustam sevitiam exercent; sed fint memores hajus dicti; Glorificantes me glorificabo. -- & cum sint inter pracipua Ecclesia membra, VI. DEANT VT IVDICIA IN ECCLESIA RECTE EXERCEANTER: ficut Constantinus, Theodofius, Arcadius, Martianus, Carolus Magnus, & multi pij Reges curaverunt recte exerceri judicia Ecclesia .

In Conciliis omnibus acumenicis, per primos mille annos, patres le profitentur juffu & fanctione imperatoris .

Κελέυσι, προσάξη, κατά θέσπισμα, κατά κελέυ. σιν, των βαπλέων, vel τέ βασλέως ι προσαγματι Banking, congregatos effe.

In Sermone profphonetico Sexta acumenica Synodi, ad Constantinum Imper. que exstat in actione 18. illius Synodi, fic loquitar Synodus.

Τιδέ και μαλιτα βασιλεί ωρεπωδές ερον, ή ωρο VIII. Tavrès ευσεβεία κατακοσμείν το υπηκοον, δί & καν rois amois endamond, to wonitiona: id est, Quidvera est & prasertim quod Regem magis deceat; quam pra omnibus pietate adornare subditos: per quod & in aliis fælicitatur respublica.

VII.

446 111

- IN STRODO PARISIENSI, IVSSV LO-DOVICI ejufque Filii LOTHARII Augustos rum habita, in caussa reformandæ disciplinæ Ecclefiafticæ: Anno Domini 829. Lib.z. Cap.z. citatur & approbatur illud Isi Don i dicum.
- Principes seculi nonmunquam intra Ecclesiam potesta-tis adepta culmina tenent, vi per eandem potestatem DISCIPLINAM ECCLESIASTICAM MVNIANT. Caterim intra Esclesiam potestates ne cessaria non essent; nisi ve quod non pravalet Sacerdos sufficere per doctrina sermonem, potestas boc imperet per disciplina terrorem. Sape per regnum terrenum, caleste regnum proficit, &c.

Item , Cap. viij. dicunt patres illi PARISIENSES.

Sicut subjetti, a Rege sibi volunt piè & juste opitu-lari, ita SPECIALITER EI PRIMVM AD SALVTEM ANIMÆ SVÆ PRO-CVRANDAM, deinde generaliter ad honestatem & vtilitatem regni, fecundum DE ? voluntatem, difponendam atque ministrandam, indistimulanter atque arretractabiliter folatium opportunum debent exhibere.

the section of the se

colicitative relaublich.

## CAPVT XI. De jure præsidentiæ, & regiminis EPISCOPALIS.

Proponitur quastio; & impeditur objicientium conclufio , f. I. Qui primi bac de re controversiam moverint : abi de barefi Aerii, & fententia Hieronymi qui fuit ab Acrii barefi alienat , 5. 2. 3. Ab eadem barefi aliena reformata Ecclefia, earumque Doltorer, 5. 4. Id oftenditur de Ecclefiis reformatis, earumque Doctoribus, Nvm. 1. 21. 111. IV. V. VI. VII. VIII. IX. X. XI. XII. XVIII. Idem offenditur de Hieronymo. Nym. X141. XIV. XV. XVI. Politiam Episcopalem ita effe bumanam ut etiam fit divina, fecundum do-Etrinam reformatarum Ecclesiarum, & Doctorum earandem , 6. 5. et NYM. XVII. Iudicium Ecclefie Scoticana, NYMS XVIII. Antiquus Canon contra Clericos rebellantes adversus funm Episcopum , NVM. XIX. Sequentur duodecim Propositiones earumque exegetien confirmationes , quibus offenditur prafecturam Episcopalem , et obediendi Episcopis necessitatem effe de jare divino : appellationem verà Episcopt effe bate officio appropriatam jure Ecclesiastico, ecumenico, et Apostolico.

Non tamen nulla est Ecclesia que caret Episcopo. Vbi de ordinatione Ministrorum, et Chorepiscopis. Item, de Sacerdotibus, corumque Sacrificio, PROP. 13. De Classium Presbyteralium Moderatoribus, PROP. 14. De Metropolitanis, et Patriarebis, PROP. 15. Papam Romanum effe Antichristum: ubi de e jus primatu es infallibilitate, PR. 16. Appendix de Doctoribus.



6. I.

ISPUTANT quidam Fratres sit ne præsidentia & regimen Episcopale quastio. juris divini an humani five Ecclefiaftici. Et quia præcipui hujus disceptationis in cultatores hunc fibi habent propofitum finem

Proponiraya

Impeditur objicientium conclusio. finem, ut præsidentiam & regimen EPISCOPALE contemnant & ex E C CLESIA eliminent. Primo loco quærendum ab eis, pum omnis humana constitutio sitabominanda, & contemni sine culpa possit aut debeat. Hoc si asserant, convincuntur perniciosi erroris, & abominandæ arrogantiæ, ex eis quæ supra allata sunt, CAP. 3. & CAP.7. Sin autem ingenuè fateantur, sicut necesse est, multa esse authoritate Ecclesiastica utiliter constituta, quæ subditis contemnere nec expediat, nec per ipsam DEI Legem liceat, quamvis res ipsæ secundum DEI Legem sint in se indisferentes; quid, obsecto, obtinebunt pro sine illo suo assequendo, etiamsi largiremur præsidentiam & gubernationem Episcopalem jure Ecclesiastico esse introductam? Cum licitis Ecclesiæ constitutionibus obedientiam de jure divino debeamus.

II. Episcopos jure divino Presbyteris præesse nemo primis Ecclesiæ Christianæ & quidem mulcis seculis dubitasse aut de ea disceptasse legitur, præter serium & Hieronymum Presbyteros: quorum alter, nempe serium, est propter suam opinionem Hæreticus judicatus, sicut ex Epiphanio & sugassino constat; alter verò, nempe Hieronymus, nunquam propterea est Hæreseos insimulatus. Itaque discrimen aliquod fuisse portet inter opinionem serii hæreticus propinionem serii pr

reticam, & opinionem Hieronymi .

Intercos difcrimen, propter quod Acrius judicatus est hæreticus, non autem Hieronymus.

Qui primi

disceptaverint depolitiæ Epi-

Scopalis jure

divino.

Ambo prærogativam Episcopi supra Presbyteros ad jus Ecclesiasticum retulerunt: sed hoc discrimen suit; quod illam Ecclesiasticam constitutionem Hieronymus reverenter suscepit, eique se obedienter subjecit, tanquam non illicitæ, sed utili, & laudabili. Aërius autem Hæreticus constitutionem illam damnans dicebat Presbyterum ab Episcopo nulla differentia debere discerni: sicut discrete scribit de eo Augustinus ad Quoduvetdeum, Hæresi 53. Vbi etiam monet occasionem in Hæresin incidendi Aërio hanc suisse, quod doluerit se Episcopum non potuisse ordinari. Quod & prolixius declarat Epiphanius, in Panario, contra Hæreses, lib. 3. Tom. 1. Hæresi 75. Quam reveren

reverenter autam atque obedienter Episcopalem præsidentiam fulpexerit Hieronymus, & quam utilem Ecclesia hanc politiam judicaverit, liquido patet ex plurimis ejus scriptis tum ad Episcopos, tum de Episcopis; ubi de iis corumque præsidentia honorifice loquitur: tum etiam ex iis ipsis locis in quibus de identitate Presbyteri & Episcopi disserit, nempe Epist. ad Evagrium, & Comment. in Epift. ad Tit. CAP. I.

III. Frustraigitur, & imperite Hieronymi authoritatem prætendunt illi qui hanc politiam cum Agio Hæretico insolenter contemnunt, et tanquam Verbo DEI re- thoritatem pugnantem explodendam ex Ecclesia clamitant. Ob Hieronymi. hanc enim insipientiam Arius merito judicatus est Hære-

ticus : à qua Hieronymus longissime abfuit .

IV. Quidam reformatæ Ecclesiæ Doctores Hieronymum imitati, gubernationem Episcopalem Ecclesiastici quidem juris elle censuerunt, ab deris tamen infania alienissimi fuerunt. Sicut patebit ex hisce paucis Testimoniis res. quæ nunc subjungam.

Noltri Aërisni freftraprætendunt au-

Abcorum Aëriani (mo alienissmi reformatæ Ecclesia Docto

# IN CONFESSIONE FIDEL, NOMINE ECCLESIARYM GALLICARYM, scripta Auno Domini 1562. apud CALVINVM in OPVSCVLIS.

INTEREA tamen Ecclesia authoritatem, vel Pa-storum & Superintendentium, quibus Ecclesia regenda provincia mandata est, sublatam nolumus. Fatemur ergo Episcopos, sive Pastores reverenter audiendos, quatenus pro sua functionis ratione Verbum DEI docent.

NVM. I.

In responso Prozestantium, de reformandis abusibus Ecclesiafticis, Anno Domini 1541. apud Melchiorem Goldaffum, Tom, z. Conftitutionum Imperialium. Mar-

binus.

tinus Bucerus, in illa responsi parte cujus ipse est Author, & cum eo reliqui PROTESTANTES sic loquuntur, 5. 3.

Quum singula oppida paule populesiera sues prepries Episcopos & Curatores Religionis habere debeam; nec eti-11. le sit plures cuique Ecclesias committi, quam quot commode curare & per se quotannis, absque detrimento Ecclesia sedis sua invisere possit: ne Ecclesia necessaria cura, vt jam diu factum est, frandentur, & illud curandum erit, vt singula oppida aliquanto frequentiera, Ministros ejusmedi babeam, quibus plena sacri Ministerij potestas committa-tur, quo quisque & sua, cui pracipue addictus fuerit, & vi-cinis minoribus Ecolesiis necessariam Religionis curam impendere, es eas, tam annua inspectione, quam aliu Ministeriis, qua ista cura requirit, in officio pietatis continere possit. Annitendum itaque est, vt ea omnino prosurationis Ecclesiastica ratio & distributio , quam Canones Episcopis & Metropolitanis praseribunt, restituatur, & Servetur. Nam & antehas in amplioribus diacesibus, quia singuli sufficere non poterant, plures suffraganei, Archi-presbyteri, atque Archi-diacons constituts fuerunt. Quantum enim damni Ecclesiis hos dederit, quod non singula quibus opus erat, idonoos Ministros habuere, as verè Episcopalicura & inspectione destituta fuerunt, nemo verbis explicare satis poterit.

# Item , 5. 5.

III. ECCLESIIS sam Cashedralibus, quam iis, qua secundum Canones debebant habere suos proprios Episcopos, Ministri, & Passores, modo & ratione, quam veteres

seres Canones prascribunt, ordinentur, qui curam animarum, totumque Pastorale munus, docendo, Sacramenta exhibendo, & Disciplinam exercendo, per se prastare valeant: qui étiam ad Synodos statis temporibus, ve Canones pracipiunt, singuli cum duobus Presbyteris, aut singulis conveniant, potestatémque habeant dicendi sententias in Synodu, & faciendi judicium Ecclesiasticum, quod Synodu Canones sacre-concedunt & pracipiunt.

In generali Synodo PETRICOVIENSI Ecclesiarum reformatarum POLONIE, &c. ART. 6.

Consistutum est, ut nullus Patronus recipiat ac in Ecclefia docere patiatur ullum Ministrum, nisi qui escet à Superattendentibus ac Senioribus nostrarum Ecclesiarum legitimè ordinatus ac misus.

loannes Calvinus, Lib. 4. Instit. Cap. 10. § 6. loquens de Papisticis Episcopis.

Sand si veri Episcopi essent, aliquideu in hac parte authoritatu tribuèrem, non quantum sibi postulant, sed quantum ad politiam Esclesiarité ordinandam requiritur.

Idem, de jisdem, in Tract. de necessitate Reformandæ Ecclesiæ.

Utinam verd, quam jattant possassionem, suo merito retinuissent. — munus suum, plebem passendo, impleant, si pro Episcopis agnossi volunt. Vt potestatem nominandi & ordinandi retineant, justum illud & sorium doctrina vita examen restituant; quod jam multii soculis inter eos obsolevit.

3 Idema

X.

# Idem, Lib. 4. Institut. Cap. 4. S. I.

VII. Veteris Ecclesia forma nobis divina institutionis, de ordine gubernanda Ecclesia, Imaginem quandam oculis reprasentabit. Tametsi enim multos Canones ediderunt illorum temporum Episcopi, quibus plus viderentur exprimere quam sacris literis expressum esse, ea tamen cautione totam suam acconomiam composuerunt ad vnicam illam Verbi DEI normam, vt facile videas nihil ferè hac parte habuisse à Verbo DEI alienum.

### Item, S. 2

# Item, 5. 4.

IX. Quod autem singula Provincia vnum habebant inter Episcopos Archi-Episcopum: quod item constituti sunt Patriarcha, qui essent ordine & dignitate Archi-Episcopis
superiores, idad disciplina conservationem pertinebas.

Si rem intuemur, reperiemus veteres Episcopos
non aliam regende Beclescopormam voluisse singere ab ca
apam DEVS Verbo suo prascripsi.

# item, §. 15.

Suos Profbyteros quisque Episcopus cum Profbyterorum col-

legio ordinabat. Quanquam autem idem agebant omnes: quia tamen praibat Episcopus, & quasi ejus auspicius res gerebatur, ideo ipsius dicebatur ordinatio.

Hieronymus Zanchius, in quartum Præceptum, Col. 732. et 733.

Non ita multo post Apostolos, obtinuit consuetudo, ve ex multis Pastoribus vnus praficeretur reliquis. Hoc non ex ordinatione divina, sed ex consuetudine Ecclesiastica, at que ea quidem minime improbanda, profectum est: neque enim hunc ordinem prohibuit CHRISTVS, sed potius regulam generalem reliquit per Apostolum, vt in Ecclesia omnia fiant ad adificationem. Quia igitur conflitutio hat facta fuit, ve tollerentur Schifmata & diffentiones, ve Hieronymus testatur; atque ita ve melius fervarentur Ecclefie: idcirco damnari hac pia vetastatis ordinatio non potest. ---- Ecclefiastici Ministerij partitio ac distributio in Episcopum unum & multos Presbyteros, tolerabilis fuit: quia nihil habebat, pugnans cum Mandato DEI & Ecclesia: vtilis erat ad evitandam amigiar confusionémque & Schismata. —-Hec partitio pia est & Christiana : non damnatur in sacris literis, & non ita multo post Apostolos obtinuit in Ecclesia, & ad Ecclesia villitatem & adificationem facit. Imo ne. que improbari potest, quod inter Episcopos vnius Regionis constitutus fuerit vaus primus, qui, in cœtu alionum Episcoporum, praesset aliis vt Rector & Consul in Senatu: & cujus esset reliquos convocare & ordinare, qui & Archi-Episcopus vocaretur. Neque enim hoc pugnat cum sacris Literis: & antiquissimus est ordo in Ecclesia. Hæc ibi. Vide supra Cap. 2. Num. 6. FRANC

XI

VERSIONIBUS, IN LIBRUM BEL-LARMINI, DE CLERICIS.

CAR. XIV. No.T. 2.

Hoc illud est quod negamus, discrimen istud Episcopi & Presmeteri à jure diviso esse. Alioquinomnia hac, ve juris humani, aeque adeo (si ita placet) Ecclesiastici, concedimus suisse jam olim observata; nee damnamus ea simpliciter, si non abusus accesserit. Hoc Aërius contra ordinem in universa Ecclesia receptum fecit; quid nobis cum Aërio? Hee autem omnia quomodo non fecisse Episcopus, cui mandata erat auctoritas? Quomodo ordinationem fecissent Presuteri seorsim, qui ex instituto Ecclesia, conventione communi, ac privata sua patestatem hanc cesserant Episcopo? ut dictum est supra, Cap. 3. Not. 59. & alibi: prasertim verò ex quo publica illa accessit Conciliorum auctoritas, & Ecclesia suo tempore obtinuisse Ambrosius & Augustinus sum Auctores, sicut alibi diximus; sed Presuteros absente Episcopo consignasse atque consecrasse.

HIERONYMVS, in Epist. ad EVAGRIVM, que incipit, Legimus in Esais.

MIII. Quod postea vonus electus est, qui cateris praponeretur, in Schismatis remedium factum est: ne vnasquisque ad se trabens C H R I S T P Ecclesiam rumperet. Anne Alexandria à M A R co Evangelista vique ad Heraclam & Dionysium Episcopos, Prestyteri semper vnum ex se electum, in excessiori gradu collocatum, Episcop Episcopum nominabant: quomodo si exercitus imperaterem faciat: aut Diaconi eligant de se quem industrium noverint, & Archi-diaconum vocent. Quid enim facit excepta ordinatione Episcopus, quod Presbyter non faciat?

# Idem, Comment. in Epist. ad Tit.

Antequam Diaboli instinctu, studia in Religione, sierent; & discretur in populis, ego sum PAVLI, ego
APOLLO, ego autem CEPHE: Communi Presbyterorum Consilio, Ecclesia gubernabantur. Postquam
verò vnusquisque eos quos baptizaverat, suos putabat esse,
non CHRISTI: in toto orbe decretum est, vt vnus
de Presysteris electus superponeretur cateris: ad quem
omnis Ecclesia cura pertineret: & Schismatum semina
tollerentur.

# Idem, ibidem .

Hac proptered, vt oftenderemus apud veteres eosdem fuisse Presbyteros quos & Episcopos: paulatim verò, vt dissensionum plantaria evellerentur, ad vnum omnem sollicitudinem esse delatam. Sicut ergo Presbyteri sciunt se, ex Ecclesia consuetudine, ei qui sibi prapositus suerit esse subjectos: ita Episcopi noverint se magis consuetudine, quàm dispositionis DOMINICE veritate, Presbyteris esse majores? & in commune debere Ecclesiam regere, imitantes MOYSEN; qui cum haberet in potestate solus praesse populo ISRAEL, septuaginta elegit sum quibus populum judicares.

XIV.

XV.

Idem, in Dialogo adversus Luciferianos.

XVI. ECCLESIA falus in summi Sacerdotis dignitate pendet: cui si non exors quadam, & ab omnibus eminens detur potestas, tot in Ecclessis efficientur Schifmata, quot Sacerdotes. Hac HIBRONYMVS.

> V. Ecce, sicut monuimus, HIERONYMVS prærogativam Episcopi, quem summum Sacerdotem vocat. fupra reliquos Sacerdotes, five Presbyteros, ad Ecclefiaflicam quidem refert consuerudinem; at eam nec damnandam, nec dispositionis DOMINICA veritati repugnantem ; fed, ut antiquiffimam & commenicam, ita etiam necellariam & utiliffimam judicat. Eumque fequuti reformatæ Ecclesiæ memorati Doctores hanc politiam agnoscunt esse piam & Christianam, a Verbo DE I non alienam, fed ei convenientem, & Ecclesia utilem, & necestariam, & facientem ad eins ædificationem, & pacem, & ad idoneam averruncationem confusionis & ambias: neque eam absque Hæresi damnari posse. Sicut ex ipsorum. verbis superius allatis clarissime constat. Jam autem talis Ecclesiastica constitutio est etiam aliquo modo divina, quia apertissimè reducirur ad generales illas regulas constitutionum Ecclesiasticarum in Scriptura positas, de decoro, & ordine, & pace, & ædificatione. Et quamvis res iplæ con-Ritutæ, humani fint five Ecclefiastici juris : ipfa tamen obligario, ad reverentiam & promptam obedientiam talibus Ecclefiæ constitutionibus exhibendam, est juris divi-Di ; junea illa dicta, Si mon audierte Ecclefiam, fit tibi vebut Ethnicus, aut Publicanus, MATEM, Evill. Spiritus Prophetarum , subjecti sunt Prophetis ; non enim confusionis DEVS est, fed pacis . Item, Omnia fiant ordine & decenter, 1. Coaint H. xiv. Obedite Prapofitis vestris, et fubditi effote, H E B R. xiij. Quod dixi licitas aut laudabiles Exclesiz constitutiones esse aliquo modo divinas; id explicat

CAP. XI. DE EPISCOPIS.

139

explicat CALVINVs his verbis quæ subjiciam ; alla-

IOANNES CALVINVS, LIB. IV. IN.

XVII.

Hic testari operapretium est, eas demum humanas constitutiones me probare qua & DEI authoritate fundata, & ex Scriptura desumpta, adcoque prorsus divina fint . Exemplum fit in GENICVLATIO-N. E., que st dum solennes habentur Precationes. Que. ritur fit ne bumana Traditio, quam repudiare vel negligere cuives liceat . Dico SIC ESSE HYMA-NAM, VT SIMVL SIT DIVINA. DEI est quatenus pars est decori illius cujus cura & observatio nobis per Apostolum commendatur : Hominum autem. quaterns specialiter defignat quod in genere fuerat indicatum magis quam expositum. Ab hoc vno exemplo assimare licet quid de toto hoc genere sit sentiendum: nempe, quia DOMINUS, & totam vera justitia fummam, & OMNES CVLTVS NVMI-NIS SVI PARTES: & quicquid ad salutem ne-cessarium erat, sacris suis Oraculis tum sideliter complexus est, tum perspicue enarravit: in his solus MAGIS-TER EST audiendus. Quia autem in externa disciplina & Caremonius non voluit sigillatim prascribe-Vide reliqua fupra Cap. 3. Nym. 2. & 3. re, &c.

Quodnam autem fuerit reformatorum Ecclesiæ Sco-TICANÆ, adeoque ipsius nostræ Ecclesiæ reformatæ de hac policia judicium, pater ex illa constitutione Ecclesiastica, de electione Superintendentis, quæ exstat in Libro illo constitutionum Ecclesiasticarum, qui præmittitur Psak-

LIB. II. IRENIGUM. 140 TERIO nostro metrico. Vbi beatæ memoriæ reveren. dusille Pater, Magister IOANNES KNOXVS, publica ad hoe ipsum Ecclesia authoritate instructus, preces concipit publicas pro Magistro IOANNE SPOTSWODO, qui tunc admittebatur Ecclefiarum LOTHIANIA SYPERINTEN-DENS; DEVM autemorat D. Knowys in hacverba,

Mitte huic nostro fratri, cui IN TVO NOMI-XVIII. NE prætipuam Ecclesiarum in LOTHIANIÆ partibus curam imposuimus, eam Spiritus tui sancti portionem,&c. Indicium reformatæ Ec-

Idem quoque D. Knoxys his verbis Superintenclefie SCO. TICANA denti illi benedicita

DEUS, QVI TE VO CAVIT ad officium excubitoris erga populam suum, multipliset dona gratia sue Eumque sic hortatur :

Ne vsurpes dominium, nec tyrannicam auctoritatem Supra fratres tuos . - - Critarte geras in HAC SANGTA VOCATIONB cum en fobrietate vt DEUS tuo Ministerio glerificetur.

Plura judicium Ecclesia nostra reformatas de hac politia evidenter declarantia inveniet lector apud Episcopum BRECHENENSEM, in defensione Synodi PERTHENSIS, in discussione juramenti : deprompta ex Libro primo Disciplinæ, conscripto, Anno 1560. Vbi de Superintendentium five Episcoporum distinctis dizcelibus corumq; functione & potestate.

IN QUARTA ACTIONE CONCILLI CHAL-CEDONENSIS œcumenici quarti, statim post lectam ARCHIMANDRITARYM Epistolam, ad Concilium CHALCEDONENSE, quæincipit, Ad primam Wecationem. Lectus eft antiques Canon olim in Concilio Antischeno conditus, cujus hac funt verba:

Li quis Presbyter aut Diaconus sum contemnens Episcopum, ab Ecclesia se separaverit & seorsum collegerit, & altare constituerit, & evocanti Episcopo acquiescere et ces suo Epil- obedine noluerit, & prius & secundo vocanti; bunc omino dam

Pana confitota in Clericos contemacopo,

no damnari, nec unquam curationem merert, nec recipere eum posse honorem [ordinamus.] si autem permanserit turbas faciens, & seditiones Ecclesia; per extraneam potestate, tanqua seditiosum, debere everti. [ seu coerceri.]

Vide infra prop. 12. & cap. 19, part, 3. num. 5.

El TIS TES TESSO TEG À dianoy G. natapeovious T8 ίδια επισκόπα, αθώρισεν εαυτόν της εκκλησίας, και ίδια συνήραρε, Ε θυσιασήριον έσησε, Ε τε επισκόπε προσκαλυμένυ άπαθοίη, κ μη βυλοιτο αοτώ σα-Dealy, und பंतास्प्रधि, में किल्कारा., में वीहर्ण महिला भव-रेडाना , गर्डारण सबीबाव्सियेषु नवारात्रोकेंद्र , से मामार्थाः पेरट्यπίας τυγχάντι, μηδε άπλαμβανήν άυτον διώαδας την τιμήν. εί δε επιμένοι θαροδών, και άναπαλών την Execution, Ma mis Exader Exertas, as sacraton, au-TOV ET IS PEDEDON .

Hoc Canone per AETIVM, Archidiaconum prælecto omnes Patres Synodici (NvM.630.) in Concilio CHALCE-DONENSI clamaverunt; Hae justa regula, bac regula Patrum. Er @ din zu @ navav, Er @ o navav rav aylav

TOUTS PLUY .

Ex his omnibus evidenter efficitur non posse hanc politiam absque hæresi damnari, aut absque scelere contemni, etiamfi concedatur eamjure Ecclesiastico esfe introducta.

Sed quæres fortaffe, quid revera fentiendum fit de hujus gubernationis jure, fit ne ea juris divinian Ecclesiaftici.Respondebo breviter; & absque contentionis studio, quid vero propius videatur, candide indicabo; his paucis propofitionibus.

PROPOSITIO L

A est Ministery Evangely ratio de jure divino, vt ei decim propo-L'non repugnet Ministrorum disparit as, sed possit ei congruenter convenire.

Veritas hujus propositionis manifesta est ex historia Apostolorum & Evangelistarum, et Presbyterorum oppidatim constitutoruset ex verbis Apostoli, me orov, devleper, reiny, 'en (m, eins. 1. Cor. 12.28.

Primis duoficionibus, earumque exegeticis affirmationibus oftenditur Præfecturam Episcopalem, & obediendi Episcopis necellitatem,efle

de jure divino, appellationem vero E. piscopi esfe huic gradui appropriatam jure Ecclefia-Rico, acumefolico.

# PROPOSITIO II.

E Iure Divino eft, vt sit sociale Ministerium, hoc eft, ve vnusquisque Pastor societatem aliquam Panico, & Apo- storum agnoscat, cui subjectionem & obedientiam debeat.

> Iuxta illud, spiritus Prophetarum, subjecti fint Prophetis. I, CORINTH. XIV. 32.

# PROPOSITIO III.

I URIS Divini est, vt singula societates, sive Col-legia Pastorum suas certas habeant regiones, & limites, jam post Apostolos.

Legimus enim Apostolos constituisse & constitui jusfife Presbyteros nat' ¿whyolay, & nata wohir, Ecclefiatim, ut ita loquar, & oppidatim, ACT. 14. 22. ad Ti-TVM 1. 5. Vocavit ad le Apostolus PAVLVS Presbyteros Ecclesia EPHESINA cisque curam demandavit illius gregis, super quem Spiritus fanctus constituit cos Episcopos, Acr. 20. Aliarum etiam Ecclesiarum Pastoribus commendavit proprios ipforum greges. Vnde merito flatutum eft in Concilio CARTHAG. 3. CAN. 20. Vt à nullo Episcope Usurpentur plebes aliena . Item, CAN. 37. Vt Clerici in aliena civitate non immorentur, nifi caufas corans juftas Episcopus loci , vel Presbyteri locorum perviderint .

## PROPOSITIO IV.

E Iure Divino necessarius est societati, sive Collegio Pastorum, Prases aliquis, & Moderator, qui authoritate publica instructus reliquos convocet, & cum iis judicia exerceat Ecclesiastica, Clericos ordinet, conventum moderetur, Ecclesias visitet, sententias pronunciet, easque executioni pro officio mandandas curet, cui reliqui fubjici IN DOM

autem

in DOMINO, & obedire tenentur, se legitime gerenti in sua πεοςωσία.

Hoc ipsa postulat conservandi ordinis & decori atque evitadæ consusionis necessitas. Et clarius etiam elubicet per exegesin sequentis propositionis. Neque negant etiam Episcopalis præsidentiæ adversarii necessitatem Moderatorum, sive Præsidum,

## PROPOSITIO V.

I URI Divino congruit, post Apostolos omnium societatum communes Moderatores, vt vnicuique diacesano Pastorum Collegio vnus prasit Moderator, potius quam plures.

Hocipfa ratio tuendi ordinis, & pacis, ac vitanda confusionis dictat. Idque ipsum pater ex Apostolica scribendi ratione ad TIMOTH. & TIT. 1. TIM. 3. & CAP. S. verf. 19. & legg. & CAP. 1. verf. 3. & fegg. & ad Tir. CAP. 1. verf. 5. & fegg. & CAP. 3. verf. 10. Item, ex Epistolis Apocalypricis, ad Angelos Ecclesiaru, Apoca 2. & 3. In quibus Scripturarum locis ordinatio Pastorum, judicia Ecclesiastica, excommunicatio Hæreticorum, & coercitio inordinate viventium, & similia publicæ auctoritatis negotia, quamvis communi Compresbyterorum consensu peragenda sint, tamen uni speciatim commendantur, & injunguntur, & ob corum neglectum acres objurgationes in illum unum proxime diriguntur; quamvis in cateros etiam Compresbyteros ejusdem reos socordia redundent, iple tamen fingulariter admonetur, laudatur, repræhenditur, tanquam aliorum Præses & Rector, qui ratione fue mes recier reliquos ad officium faciendum exstimulare et adigere ex officio debuerat, eisque suo exemplo prælucere. Vnde antiquis Canonibus constitutum elt, ut in una Diecesi non nisi unus sit Episcopus, Quibus

S 4

In tract. de eura & residentia pastorali. autem calibus possint elle due Episcopi in una dizcesi, alias docuimus.

#### PROPOSITIO VI.

I URI Divino consentaneum est, ut Moderator, siwe Prases fratrum ordinarius, non nisi propter culpam aut insirmitatem se abdicet officio illo, vel ab eo amoveatur.

Nam cum sit hæc cura divinitus ei imposita, sitque pars Ecclesiastici Ministeri, et omne Beclesiasticum Ministe. rium ordinarium, fecundum institutionem divinam fit perpetuum, et omnis Episcopus, et Presbyter, et Diaconus in sua quisque statione sibi dictum existimare debeat quod Archippo dici jubetur, Vide nt ministerium quod accepisti in DOMINO, implem: Coloss. 4. 17. Et quod ait DO-MINVS apud Lycam, Neme qui manu sua admeta avatro, respexit ad ea que à tergo sunt, aptus est regno DEI: Lvc. 9.62. Cum inquam hæc ita fe habeant, et perpetua unius idonei præsidentia ad cavendam ambitionem et seditionem inter fratres etiam conducat; haud dubie, juri divino et naturali ficut et Ecclesiastico congruit. ut idoneus moderator, nec iple stationem deserat, nec ab officio amoveatur, citra culpam, aut casum infirmitatis, aut aliquam similem rationem propter quam quilibet pastor, ab officio vel officii executione delistere teneatur. Hæc autem moderatriois potestatis et dignitatis circularis per fratres circumgyratio aut annua translatio, nuperum eft inventum, antiquitati incognitum, et facrarum Scripturarum munimine destitutum. Et quamvis rebus adhuc turbatis, necdum firmatis, haud inepte à quibusdam usurpatum; non tamen (conftabilita nunc per DEI gratiam reformatione) in Ecclesiis conflitutis et ordinatis retinendum.

# PROPOSITIO VII.

Moderator Frattum debet ipse etiam censura esse subjectus.

Vide fupra,

Prophetarum, subjecti funt Prophetis, 1. Con. 14.

## PROPOSITIO VIII.

DEbet praesse cum mansuetudine absque wran-

Hue pertinet quod air DOMINVS Discipulis: Seitis qued Frincipes Gentium dominantur in eas: E qui magnt sunt, licentia utuatur in eas. Verum nen ita erit inter vos: sed quiennque voluerit inter vos magnus sieri, sit vester ministere es quiennque voluerit inter vos primus esse, sit vester servus. Situt Filius bominus non venit, nt sibi ministraretur, sed ut ministraret, MATH. 20. 25. 26. 27. 28. Ibi enim non prohiberi disparitatem, sed sastum & tyrannidem patet ex illis verbis, Sicut Filius bominus, &c. Hue pertinet ille Concilii CARTHAGINENSIS quarti, Canon 32. Ve Episcopus quolibet loco sedens, stare Presysterum non patiatur. Item, Canon 35. Ve Episcopus in Ecclesia, & in consessu prespectatur, sublimior sedeat; intra domum verò collegam se Presbyterorum esse cognoscat.

## PROPOSITIO IX.

I URIS Divini est, vt Moderator nihil ponderosum gerat absque censensu Compresbyterorum. Iuxta illa dicta, dic Ecclesia. Et spiritus Prophetarum, subjecti sunt Prophetis; id est, moderatori ejusque assessiones, sive synedrio Prophetarum. Id quod C y-PRIANVS, Episcopus CARTHAGINENSIS, diligenter à se observatum esse testatur, Epist. 6. vel in alia Editione, Lib. 3. Epist. 10. Vnde statutum est, in Concilio CARTHAGINENSI4. Can. 23. Vt Episcopus nullius causam audiat absque prasentia suorum Clericorum: alioquinirrita erit sententia Episcopi, nisi prasentia Clericorum sirmetur. Hacibi. Interuit etiam hunc canonem Decreto GRATIANVS Caus. 15. Quast. 7. Can. Episcopys.

# PROPOSITIO X.

QUI Compresbyteris praponitur, is manet adhuc de Iure divino Presbyter, & ad Presbyteralis Officij executionem tenetur.

Constituebant Apostoli oppidatim prime quidem Presbyteros, qui communi confilio Ecclesiam illam regerent sub inspectione Apostoli, aut viri alicujus Apostolici, deinde autem multiplicatis & firmatis Ecclesiis, uni ex Presbyteris in excelliori gradu collocato Superintendentix, & megeravias, inter Fratres onus imponebant, in Schismatis remedium, neunusquisque ad se trahens CHRL-STI Ecclesiam rumperet. Sicut patet ex confirmatione propositionis quinta: & propositionis undecima. Ita tamen ut præpoliti illi non definerent elle Presbyteri, neq. eximerentur à necessitate prædicandi, propter accessionem oneris gubernationis. Quemadmodum generalis Apostolorum præfectura, omniumque Ecclesiarum cura, non liberabat eos ab onere prædicationis, neque per illam fuam prærogativam Apostolicam desinebant elle Prestyteri laborantes in Verbo, & dispensatores Asysteriorum DEI. (I. Pet

(1. Pet. 5. 1. & 2. Ioan. 1. & 3. Ioan. 1. & 1. Cor. 4. 1.) Quando Presbyter fit Episcopus, non definit effe Presbyter, neque mutatio eft, fed accessio oneris. Ideo & hoc faciendum quod præ aliis impositum est Episcopo, nec illud negligendum quod eidem homini adhuc Presbytero constanter incumbit. Ita alios exstimulare & adigere debet ad Ecclesiarum ipsis commissarum pastoralem curam, ut ipfe boni Paftoris exemplum in fe præbeat, habens, ficut alii Presbyteri, fuam peculiarem plebem, seu gregem cui verbi pabulum diligenti predicatione dispeset, & suam habens ( jam post paræciarum , seu parochierum distin-Stionem) peculiarem Ecclesiam parochialem, quæ ipsi sit Cathedralis, id est, ad quam constanter resideat, faciens opus illud Evangelista, quod TIMOTHEO imperatur, 2. Tim. 4.1, 2.5 Id eft, pradicans Verbum, instans opportune, importune, arguens, objurgans, exhortans cuomni lenitate & doctrina, vigilans in omnibus, mala perferens, Ministerii sui plenam fidem faciens. Præcipuum & excellentistimum opus in quolibet Ministro Verbi est ut perduret in oratione of administratione Verbi, Act. 6. 5. Neque aquum est eum derelicto Verbo DEI minifirare mensis, Vers. 2. Neque fas est Vicario alicui prædicandi provinciam relinquere, nisi velit etiam per vicarium falvus fieri. Vnufquifque enim mercedem propriam accipiet secundum proprium sum laborem, inquit Apostolus, loquens de labore prædicationis, 1. CORINTH. 3.8. Neque satis eft ad rationes uniuscujusque noftrum, fi de aliorum talentis DOMINVS noster lucra percipiat, sed necessaria est unicuique sedula negotiatio de proprio talento, quod accepit, neque illud in alium transferre poteft. Quod fi quisquam dicitur Episcopus, qui non accepit a DOMINO talentum paftorale, seu peritiam pradicandi & regendi, fi non est difantinos, cucurit non miffus, vz illi , IEREM. 23. fur eft, & latro, per feneftram ingreffus,

Vide fupra,

ingreffus , non Paftor. IOAN. 10. Oportet Episcopum effe didaxlaxov. 1. TIMOTH. 3.2.id eft,aptum,promp-. tumque ad docendum, & in docendo diligenter occupatum. Ve jam mihi eft, si minime pradicavere, inquit AMBROSIVS, Epilcopus MEDIOLANENSIS. Lib. de Dignitate Sacerdotali, Cap. r. Expedit tamen, imò necette eft, adjungi Episcopo unum aut plures Presbyteros collegas, ad peculiarem illum gregem parochialem communi opera pascendum, ne nimio Episcopus onere prægravarus non queat publicæetiam curæ fuffice-Et ne Episcopo alias Ecclesias ex officio visirante, alissve publicis congruisque curis intento, grex ejus parochialis Pattorali cultodia, & necessario verbi pabulo de-Rituatur. IRENÆVS, apud EVSEBIVM, Lib. 5. Hift. Ecclef. Cap. 24. x5. in Epiftola fua ad VIC. TOREM, Episcopos ROMANOS, ANICE. TVM, PIVM, HYGINVM, TELESPHO-RVM, SIXTVM, vocat Presbyteros. Omnis Epifcopus Presbyter est, non omnis Presbyter Episcopus: hic enim Episcopus est, qui inter Presbyteros primus est, inquie AMBROSIVS, vel quifquis Author est illius Commentarii: certe AMBROSIO non citerior, nam DAMASO erat concemporaneus, in 1. TIM. 3. Alibi etiam AMBROSIVS, Honor quidem, inquit, Episcopalis coram hominibus praclarus est; sed si ruinam suffineat, dolor magnus est. Nam quanto præ cæteris gradus Episcopalis altior est, tanto, si per negligentiam delabatur, ruina gravior est. Magna sublimitas, magnam debet habere cantelam; Honor grandis, grandio-.. ri debet sollicitudine circumvallari . Hæc M .-BROSIVS, Libro de Dignitate Sacerdotali, CAP. III. De hoc autem Argumento prolixè, ex facris .

eris Scripturis, & Patribus, disseruimus in Tractatu . noftro, De Cura & Residentia Pastorali.

#### PROPOSITIO XII

Moderator ordinarius appellatus sit peculiaritex EPISCOPVS, cateris PRESBTTERORYM
wocabulo contentis; id non est contra Legem Divinam
factum, sed congruenter LEGI DIVINÆ introductum est jure Ecclesiastico, æcumenico, & Apostolico, & perpetuo seculorum omnium usu irreprahensibiliter servatum. Ideireo cum de re constet turbas jam
de hac nomenclatura ciere, & tumultuari insolentissima insania est.

Hujus PROPOSITIONIS veritatem sicostendo: Non est contra jus divinum; nam vocabulum communius lex divina non vetat certo aliquo sensu appropriare; neque vetat novis etiam vocabulis antiquam doctrine veritatem exprimere, prout Ecclesia adiscatio postulaverit. Apostoli & Episcopi, cum isso CHRISTO Diaconi dicuntur, 2. CORINTH.
6. 4. MATH. 20. 28. ROM. 15. 8. & 1. TIM. 4.
6. CHRISTVS Apostolus, & Episcopus, HEB.
3.1. & 1. PET. 2. 25. Apostoli Presbyteri, 1. PET.
5.1. & 3. IOAN. I. Presbyteri Apostoli, 2. COR. 8.
23. Apostolus PAVEVS Doctor, 1. TIM. 2. 7.
EPISCOPI ANGELI nuncupantur, A-POCALTP. 1. & 2. & 3. Quam multa etiam à vetere

T . 3

Eccle --

Ecclesia propter doctrinæ commoditatem vocabula contra SAMOSATENIANOS, SABELLIANOS, ARIANOS, aliofque Hareticos funt introducta, fine additione ad facras Scripturas, vel earundem diminutione. quoad iplam doctrina lubstantiam ? ut Trinitas, Persona. Cosubstantialis, &c. Non enim in nominib, sed in reb, sita est nostra Religio, ut recte monet GREGORIVS Theologus, in Oratione quam habuit coram centum & quinquaginea Episcopis, in Concilio ocumenico secundo, CONSTANTINOPOLI celebrato, Anno 382. Cum igitur rei ipfius æquitas ex superioribus propositionibus manifesta sir, parebit insolentissima effe infania de hac nomenclatura tumultuari, si oftendero eam jure Ecclefialtico, œcumenico, & Apostolico elle introductam, & hucufque in universali Ecclesia irrepræhensibiliter consinuatam . Nibil apud me diftat in verbe , quod non diftat in fenfa , inquit A M B R O S I V S , Lib. 2. Comment. in Lyca Evang. in illa verba , & pofmit in prafepio . Certe ubi conftat de re, ftultum & importunum est inutiliter certare de vocabulo , λογομαχείν είς κόεν χρήσιuev: Ouod prohiber Apostolus, 2. TIM. 2. 14. Ecclesiaftico & ccumenico jure introductum esse hunc vocabuli usum parer ex ipsius HIERONYMI verbis supra citatis. (Num. 1 3.et 14.) ait enim jam inde à MARCI Evangeliftz temporibus, non folum in ALEXANDRINA Ecclesia unum ex Presbyteris in excelsiori loco collocatum, exterisque superpositum, appellatum effe EP15COPVM: fed idem etiam toto orbe decretum effe. Idipfum vero esse eriem juris Apostolici, id est, ab ipsis Apostolis inftitutum, vel faltem approbatum, inde patet, quia à MARCI Evangelista temporibus hoc obtinuit. lam autem MARco mortuo, Anno 8. Imperii NERONIS, successit ANIA-Nvs, Episcopus ALEXANDRINVS, testibus EvseB. lib. 2. Hift. Eccles. cap. nd. 23, & HIERONYMO, in Caraloge (criptorum Ecclesiafticorum, cap. 18, Patrys antem

tem & PAVLVS Apostoli supervixerunt, curam agentes Ecclesiarum, usque ad Annum 14. NERONIS, codem te-Ate HIERON. in Caral. fcript. Eccl. cap. 1. & 15. 10AN. NES Apostolus usque ad TRAIANVM principem perseverans, totas ASIA fundavit rexitque Ecclesias: ut loquitur HIERON. codem lib. cap. 19. Et SIMON CANA-NEVS, ad ejuidem TRAIANI tempora pervenit, ut scribit HIERONYMVS ibidem, cap. 9. Idem quoque HIERONYMVS, in illo Catalogo, cap. 11. scribit TIMO. THEYM fuitle EPHESIORYM Episcopum ordinatum à beato PAVLO. Et cap. 12. TITVM fuille Episcopum CRETA, Et cap. 3. IACOBVM fratrem D O M I N I cognomento justum, post Passionem DOMINI statim ab Apostolis HIEROSOLYMORVM Episcopum este ordinatum. Et cap. 9. SIMONEM CANANAV M. ejufdem IACOBI fratrem, successisse IACOBO in illum Episcopatum. Et cap. 27. POLYCARPVM, à IOANNE A. postolo, ordinatum esse SMYRN & Episcopum.

#### PROPOSITIO XII.

IN CHRISTUM peccat, quicunque, sive Laicus, sive Clericus, Episcopi sui authoritatem contemnit, ejus justis mandatis, in eis que potestati Episcopali subsunt, obedientiam, obstinate denegat.

Hujus propositionis veritas ex eis que toto hoc Capite præmissa sunt luculenter pater. Quisquis DEI ordinationi resistir, is in DEVM peccat. Vide etiam cap. 19. part. 3. num. 4. dixi, in eis que Episcopali potestati sunt. quia si jubeat Episcopus emere aut vendere sundum, si hanc vel illam uxorem ducere, aut simile quidpiam quod ad curam Episcopalem non pertineat, non est necesse in talibus, et obtemperare. At in eis que ex officio suo Episcopali tibi legitime injungit, si neque contra sidem sit, neque contra bonos mores, teneris ei obedire, Hebr. 13.17. quod quidem

quidem per ea quæ hactenus dicta funt, fatis clare demonftratum eft , adjiciam tamen uberioris doctrinæ gratia, nonnulla certa & genuina ex genuinis Epistolis antiquissimi scriptoris beati IGNATII, Episcopi ANTIOCHENI, quem HIERONYMVS in Caralogo scribit Marryrio coronatum elle Anno undecimo TRAIANI Imperatoris, ad cujus imperatoris tempora pervenit IOANNES Apostolus, codem teste HIERONYMO, in Catalogo scriptorum Ecclesiasticorum. Beati autem IGN ATII in Epistola ad TRALLIANOS, hæc sunt verba: Episcopo subjecti estote; velut DOMINO (ws To xueiw: ) ipse enim vigilat pro animabus vestris. αναγκαίον εν ες το έσαπερ ποιείτε, άνευ τη επισκόπη μηδίν πεάτθεν ύμας. 'Αλλ' نσοπάσεδε, κ τω περσ-Bunein, ws amsohous 1408 x2158, &c. id eft, Necesse itaque est, quicquid facitie, vt fine Episcopo nihil tentetis. Sed & Presbyteris subjecti estote, vt CHRIS-TI Apostolis, &c. - assende de nas τον επίσησπον ύμων, ες χρισον, καθ' ήμιν δι μακάρριε διετάξαιτο απόσολοι, &c. id eft, Reveremini autem Episcopum vestrum, sicut CHRISTVM, quemadmodum beati nobis praceperunt Apostoli. Qui intra Altare est, mundus est, quare & obtemperat Episcopo, & Presbyteris. Qui verò soris est, hic est, qui sine Episcopo, & Presbyteris, & Diaconis quippiam agit; & ejusmodi, inquinatam habet conscientiam, & infideli deterior est. Quid enim aliud est Episcopus, quam is qui coini principatu & potestate superior est; & quoad homini licet, pro viribus imitator CHRISTI DEI factus? Quid vero Presbyterium alind eft, quam sacer carus, Consiliary, & affeffores Episcopi? [Ti de wper Buripice, all i ou'snμω ίερον, συμβελοι, κ συνεδρευταί τε επισκόπε; ] ---Antidotum vobis porrigo adversus pestilentem inobediena

Inobedientium [ των 'ανυποτάκτων] mortum, quem fugite beneplacito CHRISTI DOMINI nostri. Hacibi.

NICOLAVS VEDELIVS, Professor in Academia GB.

NEVENSI, & Verbi DEI Minister, in sua exercitatione, in Epistolam Ignatii ad Trallianos, Cap. 2.

ait Ignative hie inculcare hae duo: 1. Ne quiequam
stat sine Episcopo: 2. Vt obedientia deferatur Episcopo.

Et Cap. 9. Num. 7. ait potestates politicas Episcopo majores In Ecclesia non esse: hie autem Ignative
facere mentionem tantum ordinum Ecclesiasticorum, ae
inter cos Episcopum omnium maximum esse, sicut docet
Ignativs, adeo ut Episcopus superiorem se nullum in
Ecclesia habeat: exteri autem gradus Presbyterii & Diaconatus Episcopo subjiciantur. Vnde colligit Vadelivs
tyrannice peccare & errare ROMANIM Papam collocant,
tanquam imperio, & potestate de jure divino superiorem.

Idem, Ignativs, in Épistola ad Ephesios. Enitimini, inquit, Charisimi, subjecti esse Episcopo, es Presbyterus [tw enitamin, subjecti esse Episcopo, es Presbyterus [tw enitamin, obedit, obedit CHRISTO, qui hos constituit [tw wpoxeditamin autis] qui verò bis reluctatur, reluctatur CHRISTO IESV.—
prastatus enim, contentiosus, es superbus est, qui non obtemperat superioribus. Idem quoque in Epistola ad PHLLADELPHENSES, es Priscopo, nihil facebyteris, es Diaconis.—— Sine Episcopo, nihil facero. Nicolavs Vedelivs, in exercitatione in Epistolam Ignatii ad PHILADELPHENSES, Cap. 14. Iam, inquit, tempore Ignatii erat discrimen illud Presbyterorum & Episcopi, at ex plutibus Epist. barum locus apparet.

Idem IGNATIVS, in epist. ad SMYRNENSES, Nefandas, inquit, hareses, es es qui sebismata faciunt; sugite, ve sontem maloru, omnes Episcopum sequimini, ve Christus Patre: es Presbyteroru collegiu, ve Apostolos, Diaconos reveremini,

NATIVS.

VEDELIVS autem, in exercitatione in illam IG-NATII Epist. ad SMIRNENSES, CAP. 5.
Recenset, inquit, Ecclesiastica iumgiaz, (sit enim IG-NATIVS vocat id, quod alij namzon sinas Hierarchiam vocant) gradus, qui quibus immediate subsint, indicat IGN ATIVS: Laicos vult subesse Diaconis, Diaconos Presbyteris, Presbyteros Episcopo, Episcopum CHRISTO, Episcopus igitur nemini quam CHRISTO subest. Similiter is qui DIONYSIVM AREOFAGITAM COMMINICAL DECLES, Hierarch. Cap. 5. dicit, Episcoporum Hierarchiam immediate in CHRISTUM terminari. Hec VEDELIVS.

Verum Episcopatus sit ordo distincus à Presbyteratu.

Vexatissima est, inter Scholasticos Theologos, & Canonistas controversia, de numero ordinum Ecclesiasticorum. Dionysivs ille qui Areopagita foribitur, antiquus quidem Author, illo tamen, de quo in Actis Apostolorum sit mentio, longe posterior, in Librosuo, de Ecclesiastica Hierarchia, non nisi trium ordinum Ecclesiasticorum meminit; nempe, Ordinis Erisco-Porva, & ordinis Preserva, e ordinis Diacono no resulta propessa pellat την των εξεφρχων τώξεν: & hunc vocat ordinem summum, supra quem in Hierarchiæ Ecclesiasticæ distinctione, non altius ascenditur, nisi ad ipsum DOMINVM IESVM CHRISTVM: Ideo & summum vocat hunc ordinem, & postremum respectu complementi in alcendendo:

dendo : ejus verba funt, 'H Sia Tar isegezur Tagis, ποώτη μου έςι ταν θεοπίκων τάξεων. Α κροτάτη δε κ देव वंद्रम मध्येश में वंपमा में 20 संदर्वणीमें वस कार में लेख में वंस कπληρέπη σασα της καθ ημάς ιεραρχίας διακόσμησις. ns no anavar isegoximo openso eis er Inscor anomepaususyny, gras enasmy eis my oineion en Jeon ispap-29 ' id eft, Divinus igitur Pontificum ordo primus quidem est corum ordinum qui DEUM vident: summus autem & postremus rursum idem est. In co enim, & absolvitur, & expletur omnis Hierarchia nostra distinctio: vt enim Hierarchiam omnem videmus in IESVM definere; sic vnamquamque in suum proprium divinum Pontificem. Hac DIONYSIVS, lib. citato, cap. 5. ubi ordinem Presbycerorum appellat, The Tou ispeau Tokin, Ordinem Sacerdotum: Ordinem vero Diaconorum vocat The Two As spy av Tage, Ordinem Ministrorum.

PETRVS LOMBARDVS, Episcopus PARI-SIENSIS, Lib. 4. fent. Difti. 24. ait Episcoparum, prout à Presbyteratu distinguitur, elle quidem dignitatem quandam & officium à CHRIST.O in Ecclesia conftitutum : at ordinem nullum agnoscit sublimiorem ordine Presbyterali; in quo ponit etiam Episcopos, ut reliquis Presbyteris, non ordine, sed dignitate & officio Superiores. Ideo duos tantum numerat ordines Eccleliæ primarios; nempe, Presbyteratum, & Diaconatum. Et horum duorum fupra alios inferiores ordines geminam commemorat prærogativam: 1. Quod hi duo per excellentiam dicantur facri: 2. Quod hos folos habuerit primitiva Apostolica Ecclesia, & de his solis Apostolus praceperit: Apostolos enim in civitatibus ordinalle Episcopos, & Presbyteros, & Diaconos: at alios inferiores ordines procedente tempore Ecclesiam sibi constituisse. Cui concordat, quod ait Thomas, in quartum Sent. dift. 24. quaft. 2.

Art. 2, ad secundum: In primitiva, inquit, Ecclesia, propter paucitatem Ministrorum, omnia inferiora Ministeria Diaconis committebantur. Hæc THOMAS. Idque ipsum confirmat ex Dionysio, de Eccles. Hie-

rarch. CAP. 5.

Enumerat autem Lom BARDVs, infra Diaconatum, quinque ordines, videlicet, Subdiaconorum, Acolutho. rum ('ακολεθων, EVSEB. lib.6. Hift. cap. 35. μγ. quos Lombardvs corrupte ACOLYTOS vocat, & alio portentoso vocabulo, Ceroferarios) Exorcistarum; Lectorum, & Ostiariorum. Et hunc septenarium numerum Scholastici Theologi Magistrum sequuti tuentur.

At Canonifie ISIDORVM & GRATIANVM fequences, Distinct, 21. CLEROS: & Distinct, 25. Can. PERLECTIS. Etiam Psalmistarum, sive Cantorum, adjiciunt ordinem; & Episcopatum, prout a Presbyteratu distinguitur, affirmant esse verum ordinem, & imprimere Characterem. Vt sic habeant novem ordines, ad simili-

tudinem calestis Hierarchia.

Opinio Iuristarum, inquit AVREOLVS, diseordantium in hoc à Theologis est, quod Episcopatus est verus ordo—— hac est intentio communis omnium Iuristarum, & dicunt quod nos Theologi in hoc à vero deviamus. Hec AVREOLVS, in quartum Sent.

Diftinct. 24. Art. 2. 5. de primo.

Decadem controversia Angelus . Sed Canonista, inquit, tenent quod sunt novem ordines secundum novem Hierarchias; scilicet primatonsura, seu Psalmistatus, & ordo Episcopalis: & quod prima tonsura sit ordo, & quod Episcopatus sit ordo, & imprimatur Character. Hæc Angelus, in Summa, Verbo, ORDO, Cap. 1. ubi se profite tur sentire cum Canonistis.

Respondent Theologi, Psalmistatum, sive primam sonsuram, non esse proprie ordinem, sed dispositionem ad ordin ordines: Et in hoc concordant communiter Theologi, in-

THOMAS: Psalmistatus, inquit, non est ordo, sed officium ordini annexum, in quartum Sent. Diftinct. 24. Quælt. 1. Arc. 1. ad quintum. Idem dicit

BON AVENTVRA, ibidem. Art. z. quælt. 2.

De EPISCOPATV responder CAPREOLVS, in quartum Sent. Distinct. 25. Art. 1. Conclusione secunda; Episcopatus est ordo, accipiendo ordinem large, prout ordo dicitur tam de Sacramento, quam de officio non Sacramento: non autem proprie & stricte, prout ordo est Sacramentum. Hæc CAPREOLVS.

De Charactere respondet THOMAS, in quartum Sent. Distinct. 25. Art. 2. ad secundum: In promotione Episcopi datur ei potestas que perpetuo & indelebiliter manet in eo, sicut Character, quia per consecrationem datur: quamvis dici non possit Character. Hæc ibi.

BON AVENTURA, in quartum Sent. Distinction A. Art. 2. Quart. 3. Tenet communis opinio, quod in Episcopatu Character novus non imprimatur: sed illi aliqua eminentia confertur, qua semper manet cum ipso Charactere ordinis, ablata omni juristitione. Hancergo opinionem sustinendo, dicamus, quod Episcopatus, pracise loquendo, non est ordo; sed ordinis eminentia, vel dignitas.

Idem ibidem, ad primum: Quod, inquit, objicitur de ISIDORO & GELASIO; dicendum, quod ad eorum auttoritates, & consimiles, unica responsione potest responderi, quod ipsi nomen ordinis ampliant ad officia, & dignitates. Hac BONAVENTURA:

AVREOLVS Articulo superius cirato, ait, Episcopatum non esse diversum ordinem ab ordine Presbyteralis sed esse ampliationem potestatis in codem ordine. SCOTVS sit ordinem, proprie loquendo, non esse Sacramentum: Dico, inquis, quod loquendo proprie de Sacramento, ordo non est Sacramentum: quia omne Sacramentum, est signum sensibile; & ordo (ve dictum est) quidam gradus est spiritualis. Tamen accipiendo Sacramentum pro signo invisibili, sicut aliquid dictur res, & Sacramentum, hoc modo potest dici Sacramentum. Hxc SCOTVS, in quartum Sent. Quast. unica, Art. 3. Num. 8.

Hæc propterea commemoranda duxi, ur manifeste oftenderem nihil eife in tota hac controversia, quod adversetur propositionibus nostris, de jure divino officii & dignitatis episcopalis supra simplices presbyreros. Nam de hoc no est inter eos dillenfio : sed unanimi consensu omnes, non solum canonifte, sed eriam Theologi cum Magistro & cum Dionysio agnoscunt, Episcopatum elle ordinem distinctum à Presbyteratu; accipiendo ordinem pro officio in Ecclesia divinitus instituto: & in primitiva Ecclesia Apostolos, justu CHRISTI, constituisse Episcopos, & Presbyteros, & Diaconos: & elle hos tres diffinctos ordines; cum hac fubordinatione, quod Diaconi fublint Presbyteris; & utrifq; cum Diaconis tum Presbyteris præsit Episcopus, de jure divino. Neque nos aliud demonstratum ivimus. De sacramento autem & charactere dum ipfi inter fe disceptant, nos instituti nostri interea memores, progrediamur.

# PROPOSITIO XIII.

E CCLESIA Orthodoxam tenens Fidem, si careat Episcopo, sive Presbyterorum ordinario prafecto Diacesano, laborat quidem desectu quodam aconomico: at non propterca desinit esse vera Ecclesia, neque excidit potestate illa Ecclesiastica, quam habent alia Ecclesia ab Episcopis gubernata. Quamvis optandum o aunitandum vi babeat Episcopum.

Gradus

Gradus quidem Episcopalis, est juris divini; sic tamen ut Ecclesia effe non definat , fed effe poffit, & fit quandoque vera Ecclesia Christiana, in qua non reperitur SINE EPIShic gradus. Idque non folum ante Episcoporum insti- copo. tutionem, ficut videre eft in Ecclesia SAMARITA-N.A. per PHILIPPVM Diaconum recens fundata, antequamibi ullus effet Episcopus. Act. 8. 12. Et in prima illa ANTIOCHENA Ecclesia, de qua legimus Act. 11. 20, 21. Et Ecclefia LYSTR E NSI, item ICONIENSI, & ANTIOCHIÆ PISIDIÆ. quibus Apostoli PAVLVS & BARNABAS præfecerunt Presbyteros, καθ' έκκλησίαν, Act. 14. 20. 21. 22. Et Ecclesia EPHESINA, quando initio regebatur tantum à Presbyteris, nondum constituto illic proprio aliquo Episcopo, ( crant enim Apostoli, & viri Apostolici quos confulerent) Act. 20. Quamvis postea acceperit Episcopum, qui dictus est Angelus Ecclesiæ EPHESI-N.E., Apocal. 2. I. Olim, inquit PANORMI-TAN VS, Presbyteri in communi regebant Ecclesiam, & ordinabant Sacerdotes, & pariter conferabant omnia Sacramenta: sed postmodum, ad Schismata fedanda, fecerunt seu ordinaverunt Apostoli, vt crearentur Episcopi. HEC NICOLAYS ABBAS PANORMITANYS, inlib. 1. decretalium, de consuerudine, CAP. QVANTO. Non solum, inquam, ante Episcoporum institutionem; sed etiam post constitutos in Ecclesiis Episcopos. Non enim ad esse, ·fed ad melius elle Ecclefiæ necelfaria eft hæc œconomia.

IOANNES MAIOR, lib. 2. historia de gestis Scoto-RYM, cap. 2. scribit Scoros per Sacerdotes, & Mona- in Ecclefia chos, fine Episcopis, in fide eruditos elle, usque ad annum scorica-DOM. 429. adeo ut; primitiva Ecclesia Scotica plufquam ducentos & triginta annos floruerit abique regimine Episcopali. Nam Religionem Christianam suscepit Scotta anno DOM. 203. sicut consentiunt om-

nes Historici.

in Ecclesia Remain.

Non omnis defectus illius quod jure divino prateribitur, eft defedus effentialis suferens effentiam Ecclefia. Exemplum de Diaconis, & Ppitcopis. Ecclesiæ etiam ROMAN E, sede vacante, præfuerunt Presbyteri per undecim menfes, & quindecim dies, poft czdem X I s T & fecundi, Episcopi & O MANI, immanissima persequutione Comitia Pontificalia ROM & prohibente, Anno Do M. 259. ut feribit ONVPHR IVS in Chronico. Nec tamen desiit elle vera Ecclesia, aut poreftarem habere vera Ecclefix. De jure divino eft,ut in Ecclesiis Diaconi sint Clerici, Canonice per manuum imposirionem ordinati, & per totam viram adftricti. Act. 6. & 1. Tim. 3. In nostra tamen Ecclesia SCOTICANA reformata id haberi nondum potuit, propter Ecclesiasticam paupertatem : bonis Ecclesiasticis secularium hominum facrilegio direptis. Sic eriam, in nonnullis Ecclesiis reformatis, impedit magistratus civilis ne fint Episcopi. Sunt quidem hi defectus æconomici quoad eurafias, sed non funt defectus effentiales qui tollant effentiam aut poteftatem vera Ecclesia.

ORDINA-TIO MI-NISTRO-

Valida est ordinatio que peragitur per Presbyteros in eis Ecclesiis, in quibus non eft Episcopus, aut ubi non eft Orthodoxus, sed notorius hæreticus & lupus; quamvis decentius fieret (li possibile) per Orthodoxum Episcopum & Presbyteros: aut etiam per solos Presbyteros. consentiente & concedente Episcopo. Nam Episcopo proprium de jure divino, est solum regimen, superinspe-Rio, & wegaria Gubernatrix five Episcopalis, quam jurisdictionem vocant: relique autem omnes pastoralis officii partes omnibus pastoribus, tum Episcopis tum Presbyteris, de jure divino communes funt: quamvis non nifi decenter & ordine exercenda, adeoque non fine Epifcopo, aut Episcopi saltem consensu, in eis locis ubi Ecclesiam regit Episcopus. Vbi verò non est Episcopus, fieri debent omnia communi confilio & auctoritate Presbyterorum Synodice congregatorum. Quamvis, ut dixi, annicendum fit, ut ctiam oconomicus ifte defectus tollatur. & uuaquæque Dizcefis proprium habet Episcopum.

Aposto-

Apostolus PAVEVS cam manuum impositionem, per quam ordinatus est TIMOTHEVS, modò vocat impositionem manuum suarum, 2. TIM. 1.6. modo impolitionem manuum Presbyterii, 1. TIM. 4. 14. ideft, consetsus Presbyterorum, sic enim in Novo TEs-TAMENTO passim, & apud antiquistimos scriptores Ecclesiasticos, usurpatur hoc vocabulum. Quod autem nonnulli Presbyterium hoc loco interpretati funt cœtum Episcoporum, nisi per Episcopos intelligas simplices Prefbyteros, violenta eft interpretatio, & fenfus infolens. Et quod alii ipsum gradum Presbyteratus intellexerunt, Rare non potest, nam gradus non haber manus, sed hominum sunt manus. Sive igitur de TIMOTHEI ordinatione in simplicem Presbyterum, sive de ejus ordinatione in Episcopum loquatur Apostolus, haud dubie nomine Presbyterii intelliguntur simplices Presbyteri, illi scilicet Ecclesia EPHESINA Presbyteri de quibus, A CT. 20.

Neque hoc absurdum videri debet qued Presbyteri Ecclesia una cum Apostolo imponant manus ordinatrices Episcopum ei qui ordinatur in ipsorum Episcopum. Nam hoc ritu potestatem illam, quæ penes Presbyterorum Collegium antea residebat, ei deferunt : non seipsos ea potestate simpliciter denudantes, sed illi præfecturam & regimen concedentes, ut posthac non nisi ex ejus authoritate & confenfu potestas illa exerceatur. Nempe quamdiu in ca Ecclesia erit Episcopus Orthodoxus.

Convenit illa HIERONYMI narratio in Epistola ad Evagrivm de Fpiscopis ALEXANDRINIS; Presbyteri, inquit, vnum ex se electum, in excelsiori gradu collocatum, Episcopum nominabant : quomodo si exercitus imperatorem faciat. Hac ille. Quibus verbis haud

Ordinant

obscure indicat Presbyteros ALEXANDRINOS initio ordinasse sibi Episcopum. Quam ordinationem ratam habuerunt ipsi Apostoli, sicut ostensum est, in exegesi propositionibus undecime.

Ordinatio
"Pelagij 1. Episcopi Romani per Presbyserum,

PELAGIVM, hujus nominis primum, Episcopum Ro-MANVM, ordinarunt duo Episcopi, & unus Presbyter Ostiensis, nomine Andreas, qui tanquam Episcopus munus illud ordinationis obivit: dum non invenirentur tres Episcopi, qui, secundum Canones. Pelagivm ordinarent: subducentibus se reliquis Episcopis ab ejus communione, propter quandam de co suspicionem. A qua tamen suspicione se postea Pelagivs, jam Papa sactus, purgavit, cosque sibi reconciliavit.

Canonibus conflictuum eft ut tres Episcopi ordinent Episcopum-

Decretum verò erat in Concilio NICANO, Can.4. ut ad ordinandum Episcopum, si non possent omnes comprovinciales Episcopi convenire, tres tamen omnimodo in unum convenirent, & absentes per scripta consentirent, & tune ordinatio celebraretur, Metropolitano omnia rata habente & confirmante. DAMASVS Episcopus RO-MANVS Epistola quinta ad prosperum NV MIDIÆ prima fedis Episcopum, & alios Orthodoxos Episcopos, Quod enim, inquit, Episcopi non sint, qui minus quam atribus sunt ordinati Episcopis, omnibus patet : quoniam, vt benè nostis, prohibitum à sacris est patribus, vt qui ab vno, vel à duobus, sunt ordinati Episcopis, nec nominentur Episcopi. Si nomen non habent, qualiter officium habebunt? Hac DAMASVS, Irem post DAM ASVM, in Concilio AFRICANO ducentorum & septemdecim Episcoporum (cui præsedit CORNELIVS Episcopus CARTHAGINENSIS, & interfuit AV. GVSTINVS Episcopus HIPPONENSIS) Can. 16. Forma, inquiunt, antiqua fervabitur, vt non minus quam tres sufficiant, qui fuerint à Metropolitane directi, ad Episcopum ordinandum. Hæc Patres AFRI-CANI CANI. Observa omnes tres simul ordinare, & omnes esse pariter ordinatores. Vide Glotlam in Can. Epifcopus, 23. Dift.

PELAGIVS igitur ROMAN & Ecclesia Diaconus, cum cum ordinari ejusdem Ecclesia Episcopum juberet Imperator IVSTINIANVS, nec inveniren- canonica fuetur tres Episcopi, ut canonibus fatisfaceret, ejusque ordi- Pelagi. natio valida elle pollet, accepit ordinationem è manu unius Presbyteri & duorum Epilcoporum. Arque ita canonica in hunc usque diem habita est ejus ordinatio. Hanc de PELAGII ordinatione historiam scripsie AN ASTA-SIVS Bibliothecarius in libro Pontificali, in vita PE-LAGII Papæ primi. Qui ordinatus eft, Anno Domi-NI 555. Vt annotat BINIVS in parte secunda, tomi fecundi Conciliorum. Hoc non feciffet PELAGIVS neque cam ordinationem agnovisset Ecclesia ROM A-NA, & PELAGII successores Episcopi ROMANI, nisi judicarent etiam SIMPLICEM PRESBYTERVM, in cafu necessitatis, Esse Syfficientem Ministrym AD CONFERENDYM QUEMLIBET ORDINEM ECCLESIASTICVM.

Presbyteri autem ordinatione per impositionem ma- Canon de nuum Episcopi & Presbyterii citat GRATIANVS, ex Con- Presbyteri. cilio Toletano vndecimo hunc Canonem; Presbyter cum ordinatur, Episcopo eum benedicente, & manum Super caput ejus tenente, etiam omnes Presbyteri, qui prasentes sunt, manus suas, juxta manus Episcopi, super caput illius tencant. 23. Dift. Can. Preflyter. ferva autem tres faltem debere manus imponere, fecundum analogiam ordinationis Episcopi.

Per hanc autem impolitionem manuum Presbyterii, non solum declaratur allensus fratrum, sed & ordo ipse ordinatores confertur, & gratia ordini necessaria impetratur, quemad- cum Episcopo . modum per impositionem manuum Episcopi: cum quo Presbyteri manus imponunt, non tanquam duntaxat confentientes, ( ad confensum enim sufficient suffragia, &

plebs

plebs etiam consentit, nec tamen ejus est manus imponere) fed tanquam ordinantes, feu ordinem conferentes, &c. ex potestate ordinandi divinicus accepta, gratiam ordinato, hoc adhibito ritu, apprecantes. Vt patet ex verbis Apostoli, I. TIM. 4.14. Vbi per illam impositionem manuum Presbyterii exstitisse ait in TIMOTHEO donum gratiæ [ χάρισμα. ] Quo quid amplius dici potest de impositione manuum Episcopalium? Cum ipse Apostolus, de fructu impositionis manuum suarum loquens. non alio utatur vocabulo, nisi quod per eam exstiterit in: TIMOTHEO donum gratiz DEI, I. TIM. 2, 6. Quibus autem non competit potestas ordinandi, illi orant etiam pro ordinato, at non hoc ritu orant, ut manus imponant, & per impositionem manuum ipsorum quodammodo adducant Spiritum Sanctum; nam hic precandigestus per impositionem manuum, in ordinatione & confirmatione, folis convenir eis qui ex officio habent potestatem benedicendi & ordinandi. Angelus in Summa, verbo. OR Do, Cap. 1. Art. 6. Ait manus impositionem non esse de substantia formæ ordinationis. Idem. quoque sensit THO MAS in quartum Sent. Dift, 25. Quæft. 1. Art. 1. ad primam. Nos de hoc non certamus; fed afferimus hunc ritum ab Apostolis usurpatum elle in signum collati officii, & non defuturæ gratiæ eis qui digne ordinem susciperent: & adhibitionem hujus signi indicare poteffatem ordinandi, ut patet ex facris literis.

Soli Prefbyseri ordinatores, Habent Presbyteri de jure divino, ordinandi, sicut prædicandi & baptizandi, potestatem: quamvis hæc omnia exsequi debeant sub regimine & inspectione Episcopi, in locis ubi est Episcopus, sicut dictum est. In aliis autem locis, ubi Ecclesiæ communi tantum Presbyterorum Consisio administrantur, valida est & esticax ordinatio quæ sit per impositionem manuum solius Presbyterii. Quin & ubi est Episcopus, possunt Presbyteri ordinare, consen-

confentiente, licet non simul manus imponente Episcopo: cui propria de jure divino, est sola authoritas & præfectura Episcopalis, ut curet omnia decenter & ordine fieri in domo DEI, & nemini permittat licentiole abuti quacunque sua potestate, sed ut omnes ordinate ac decenter fe gerant secundum legem DEI, & legitimas Ecclefiæ constitutiones. Quod dixi Presbyteros, de jure divino, etiam ordinandi, ficut Prædicandi, & Baptizandi, tionem, & verhabere potestatem; illud intelligendum est cum hoe difcrimine; quod Prædicare & Baptizare possint, inconsulto Episcopo, aut Synodo, hoc est, non exspectara ad singulas vices particulari commissione: ordinare autem non possine fine particulari commissione ab Episcopo, vel à Presbyterorum Dizcesano Consilio in locis ubi non est Episcopus. Ratio discriminis est, quia ordinatio est negotium magis communiter attingens totam Dizcefin, & ad publicos præfides magis pertinens.

Discrimen inter ordinabi pradicationem, &c.

AMBROSIVS in Epistolam ad EPHESIOS, Cap. 4. Apud & GYPTVM, inquit, Presbyteri

consignant, si prasens non sit Episcopus.

AV GVSTINVS, five quicunque author est illius operis, in quaftionibus ex urroque TEST AMENTO mixtim quæft. 101. In ALEXAN DRIA, inquit, & per totam EGYPTVM, si desit Episcopus, consecrat-

Presbyter.

In Concilio ANTIOCHENO (quod celebratum eft, Anno DOMINI circiter 341. Cujus canones confirmati funt in Synodo vniversali quinifexta, Can. 2. quæ quinifexta Synodus celebrata eft 6 0 N - ne Anischen. STANTINOPOLI in TRVLLO, ANNO DO. MINI 692.) in Concilio, inquam, ANTIOCHENO, Can. 10. conceditur Chorepifcopis, (qui duntaxat erant Presbyterianon autem vere Episcopi ) ut ordinent Lectores & Sub-Diaconos & Exorcistas: de superioribus verò ordini-

Ordinatio per folos Prefbyteros oftenditur ex cano-

ordinibus decernitur, ut nec Presbyterum, nec Diaconum ordinare audeant, dixa Të ce Ty wides imionime, n τωτκίνται αυρες, και ή χωρα, id eft ( ex versione

Eadem oftenditur ex Isidore, & ex prani veteris Eccle-

Dionysii Exigvi ) prater civitatis Episcopum, cui ipfe cum possessione subjectus est. Gentianvs Her-VETVS vereit, absque vrbis Episcopo. At ex probatistima illa versione, quam sequitur I s 1 D O R v s Episcopus HISPALENSIS, prater conscientiam Fpiscopi. Qua verfio optime explicat mentem Concilii. Eftque ipforei ufu & exequitione firmata ; ut nimirum pollent Chorepifcopi etiam Presbyteros & Diaconos ordinare, permittente, licet non simul ordinante, Episcopo loci; ut patet ex Is 1-DORO, Lib. 2. de officiis Ecclesiasticis, Cap. 6: ubi de Chorepiscopis, ca etiam atate adhuc in Ecclesiis existentibus, loquens, ait; Chorepiscopi, id est, Vicary Episcoporum, juxta quod Canones ipsi testantur, instituti sunt ad exempla 70. Seniorum, tanquam Sacerdotes, propter folicitudinem pauperum. Hi in vicis & villis constituti, gubernant sibi commissas Ecclesias, habentes licentiam conflituere Lectores, Sub-Diaconos, exorcifias: Presbyteros autem & Diaconos ordinare non audeant prater conscientiam Episcopi, in cujus regione praesse noscuntur. Hi antem à solo Episcopo civitatis, cui adjacent, ordinantur. Hac Isidonvs. Ex quibus patet illam DAMASI Damaf. Epift. constitutionem, de abolendo Chorepiscoporum officio, non esse exsequatione roboratam per Ecclesias; sed aliquot postea seculis permanisse in Ecclesiis Chorepiscopos. cofque, ficut Canone ANTIOCHENO præfcriptu erat, à folo civitatis, cui adjacebant, Episcopo ordinaros elle; habentes licentiam constituendi inferiores Clericos, & superiores etiam consentiente Episcopo loci. Quum igitur praxis Ecclesiaftica sit optima Canonum interpres, præfertim tot fæculis continuata, & hac interpretatione, prater conscientiam Episcopi, tanquam suo seculo indubitata, & perpetuo

tuo rei iplius ad eam ufque æratem ufu firmata, utatur ISIDORVS, manifestum est hanc esse genuinam Canonis interpretationem . Floruit IstDORVS, Anno DOMINI 630. Elaplis jam post Synodum illam ANTIOCHENAM annis paulo minus trecentis: & post DAMASVM annis plusquam ducentis. Eodem sensu beatus IGNATIVS jubet EVEU TE EMITHOME MYDEV Weatler. in Epift. ad TRAL-LIANOS, et alibi, χωρίς επισκόπε απθέν ποιζπ. Epift. ad PHILADELPHENSES.

Quod verò ait ISIDORVS Canones teltari Chorepiscopos, ad exemplum septuaginta institutos esse, tanquam Sacerdotes, Episcoporum Vicarios, id habet ex Concilio NEOCASARIENSI, cap. 13. quod est in Graca editione, cap. 14. ubi dicuntur ad exe nplu 70.inftituti elle ыс от жетверы. Reliqua, de collatione ordinum, & ordinatione ipforum Chorepiscoporum, desumit ISIDORVS,

ex Canone illo decimo, Concilii ANTIOCHENI. Quod autem air ISIDORVS institutos effe Chorepiscopos, propter solicitudinem pauperum; id clarius explicat RABANVS MAVRVS, Archi-episcopus MOGVNTINVS, lib. 1. de institutione Clericorum,cap. 5. (quod opus scripsit adhuc Presbyter) Vbi de Chorepiscopis hac scribit; Episcopi Apostolorum vicem Chorepiscopi manus impein Ecclesia tenent : & Chorepiscopi , qui vicarij sunt nebant cate Episcoporum, ad exemplum septuaginta seniorum constituti sunt : nec aliquid eis magis licet in Ecclesia ordinare aut constituere, nisi quantum eis conceditur a legitimis Episcopis , qui sedem & regimen integrum in Ecclesiis obtinent . Ordinati sunt autem Chorepiscopi Propter pauperum curam, qui in agris & villis confiftunt, ne eis folatium confirmationis deeffet. Hi autem a solo Episcopo civitatis, cui adjacent, ordinantur, sicut Presbyteri. Hac RABANVS: de Chorepiscopis, ctiam illa zcate adhuc existentibus. Quamvis jam angust

chumenia.

angustioribus limitibus porestas corum circumscriberctur,

ut apparet ex concilio MELDENSI, quod, vivente RA-BANVS MAVRO, celebratum eft fub CAROLO juniore FRANCORVM Rege, ann. Dom. 845. in quo Concilio, Cap. 44. decernitur, Vt Chorepiscopus modum suum juxta canonicam institutionem teneat. - neque ordines Ecclesiastices, qui per impesitionem manus tribuuntur, id est, non mis ofque ad sub-diaconatum, & hoc jubente Epifcopo, & in locis, quibus Canones designant, agere prasumant. Hac habentur citato capite Concilii MELDEN-SIS: vudeliquet coarftaram elle illo feculo Chorepifcoporum potestatem. Nisi dicas mendosam esse editionem, & pro & hoc jubente Episcopo, legatur, nisi jubente Episcopo, quia in Canone ANTIOCHENO hoc dicitur, dixa la έπισκόπε, ut scilicet liceat illis jubente, aut permittente Episcopo eriam majores ordines conferre. Quodillis AN-TIOCHENO Canone concession est, & aliquot sæculis post

Chorepifcopi habebant à fuis Episcopis duo commissionum genera,

Canon Mel-

· densis de chor-

episcopis;

Synodum ANTIOCHEN AM illis permilerunt Ecclesia, Habebant enim ( vt ex eis quæ dieta funt patet.) Chorepiscopi a suis Episcopis duo commissionum genera: vnum commissionis ordinaria & communioris, ex qua Lectores, & Sub-diaconos, & Exorcistas ordinare poterant: aliud genus commissionis extraordinaria & particularis, ex qua poterant conferre majores ordines Diaconatus & Presbyteratus. Et hos quidem conferre prohibentur præter conscientiam Episcopi, id eft, nisi singulis vici--bus ad vnamquamque singularem ordinationem accepezint commissionem particularem ab Episcopo, quamvis ipfe Episcopus non eller corporaliter præfens, sualque fimul manus imponerer. Quod certe eis non concessisset Ecclesia, nisi judicallet VALIDAM ETIAM ESSE EAM ORDINATIONEM, QUE PER SOLOS PERAGITUR PRESETTEROS.

Oftenditur ChorepiscoPorro Chorepilcopos illos, quibus potestas illa conce-

ditur, non fuille vere Episcopos, sed tantum Presbyteros posordiam (qui regiunculis Dizcelcos ab Episcopo praficiebantur, tei fuiffe um quales funt noftri Moderatores Claffium Presbyterialium) teros, non auficut manifestum est ex superioribus, ita etiam patet ex ip- tem Episcofis verbis Can. illius ANTIOCHENI; ubi dicuntur in Villis & Regionibus constituti, & subjecti effe Episcopo, & ab Episcopo civitatis, cui subsunt, ordinandi. Ecce & locus, & subjectio, & ordinatio, arguunt non elle Episcopos, sed tantum Presbyteros.

Idem patet ex Concilio N E O C & SARIEN. SI, quod ANTIOCHENO illo antiquius mit ; ubi CHOREPISCOPI dicuntur conftitud ad exemplum & formam septuaginta Discipulorum.

CAP. X 1 11. 18.

Eosdem duos Canones, Concilii N E O C & S A-RIENSIS, & Concilii ANTIOCHE. NI, allegat DAMASYS, Episcopus ROMA-NVS, in sua illa Epistola quinta, ad PROSPE. RVM NVM 101 # primz fedis Episco-PV M, & alios orthodoxos Episcopos; ubi affirmat, & multis contendit, manifefte patere, quod nulli Chorepilcopi fint Episcopi, & quod necesse sit ut se Presbyteros effe fareantur, alioqui nihil futuros, nec in Sacerdotali Catalogo habendos, quum duo cantum fint ordines primi in ECCLESIA, ideft, APOSTOLORVA, & feptuaginta DISCIPVLORVM.

Ridiculum autem, & puerile effugiom eft BELLAR- Ineptum 34 MINI, LIB. de CLERICIS, cap. 17. ubi, faretur qui- larmoni effedem Chorepiscopis à Concilio Antrocheno concessum elle, ut etiam Presbyteros & Diaconos ordinare possent, si id Episcopus loci permitteret: sed dum imperite contendit ordinationem ita effe EPISCOPORVH propriam , ut nullo modo PRESBYTERIS permitti possit, confingit nobis novum quoddam & antea inauditum CHOREPISCORORVM genus; & are

Chorepife

Chorepiscopos illos, de quibus ibi loquitur Canon Concilii ANTIOCHENI, fuille veros Episcopos, alios à Cherepiscopis illis qui rantum sunt Presbyteri. Quum tamen id diferte perneget DAMASVS, Epittola citata, postquam consideravie illa ipsa Canonis verba, quibus fretus BELLARMINVS audet DAMASO, & toti Antiquitati contradicere, Verba sunt: qui Chorepiscopi nominantur, quamvis manus impositionem Episcoporum perceperint, & vt Episcopi consecrati fuerint.

Hac quidem verborum interpretatione ulus eft D A-MASVS, non camen inde lequitur eos fuille veros Epifcopos, sed cantummodo accepille quandam ordinationem quali Episcopalem, & non vere Episcopalem, ficut disferit DAMASVS, probans veram illorum ordinationem esse fecundum formam feptuaginta Discipulorum, id est, tan-

tummodo Presbyteralem.

Deteftanda verò BELLARMINI impudentia eft, aut miseranda imperitia, quando ait DAMASYM Chorepiscopis adimentem licentiam ordinandi, non loqui de iis Chorepiscopis, de quibus fit mentio in principio Canonis ANTIOCHENI: cum diferte iplissima prima Canonis ANTIOCHENI verba citet DAMASVS. & cosdemillos , de quibus ibi fit mentio, neget elle veros Episcopos, aut habere auctoritatem Episcopalem: & de lisdem proferat antiquiorem illum Canonem NEOCA-SARIENSEM, ubi dicuntur constituti elle ad exemplum & formam sepruaginta, we outher seyou ut comministri .

Quamvis autem Presbyteri quandoque dicantur successisse Apostolis, in veterum scriptis, nusquam tamen dicuntur Episcopi successisse septuaginta Discipulis.

Quamvis etiam D A M A S V S conjecturam illam, de ordinatione Chorepiscoporum aliquando per plures Episcopos, admiferit ex quodam Grammatico intuitu pluralis numeri nominis Episcoporum : neque de ea quastione certare certare voluerit, quia existimabat se posse compendiosiùs ora obturare fuis adverfariis, fi evinceret nullum Chorepifcopum, five ab uno, five à pluribus ordinatus ellet Epifcopis, effe aut unquam fuifle Episcopum; fed omnes effe femperque fuiffe limplices duntaxat Presbyteros: quamvis, inquam, conjecturam illam, utpote, caufæ fuæ nihit officientem, admiferit D AM As vs: quia tamen nullum' ejus vestigium exstat in Historiis, aut Canonibus Ecclesiaflicis, prater meram illam conjecturam Grammaticalem, eique repugnant ipla Canonum verba, & nota Ecclesie praxis: & poteft ea pars Canonis ANTIOCHENE fatis commode, ino commodius & simplicius aliam interpretationem recipere; neque rem à le vilem vel fando auditam, aut in Hiftoriis lectam profitetur DANASVS. sed tantum dicit sibi-ita VIDERI ex plurali numero nominis EPISCOPORVM: poterimus, fine DA-M A s 1 contumelia, i mpliciorem fenfum investigare, qui ad propolicum Damasi non minus faciar, ejufque conclusionem corroborer. Verba Canonis sic se habent, εί & χαροθεσίαν ειαν επισκίπων ειληφότες, placuit Sancta Synodo, vt noscant suum modum. Et in fine Canonis, abique ulla diffinctione varia ordinationis, dicitur constitui debere Chorepiscopos ab Episcopo civitatis cui subjiciuntur: nempe, eos ipsos Chorepiscopos, de Simplicissima quorum officio & potestate loquebantur Patres toto illo & certifima Canone ; nam nufquam comparet, vel leviffima aliqua xerpo Sediffinctionis aut diversicatis umbra. Quocirca certior & Simplicior videtur hæc, quam subjiciam, interpretatio: ut, scilicet & yege desia hoc loco accipiatur, non passive pro ea manuum impolitione, per quam ordinabantur ipli in Canone Chorepiscopi, sed active pro ea manuum impositione cu- Antischene. jus exercenda poteftas concedebatur Chorepiscopis; & έωισκόωων intelligamus potleffive, ac fi diceres eam impolitionis manuum potestarem, quam pollident Episcopi. & sidy Dores interpretemur acceptionem per delegatio-

nem ab Episcopo loci, qui Chorepiscopos sua armabat potestate, sieut quilibet delegans delegatos, ut non minus valida haberetur & esset ordinatio illa que per Chorepiscopos ex delegatione perageretur, quam en que siebat per impositionem manuum ipsius Episcopi. Qui assumebat Chorepiscopos ad sustinendum congruam partem solicitudinis, suam illis potestatem ad certas res gerendas impertiens; servata sibi interim Episcopali potestatis plenitudine. Concilium autem ANTI OCHENVM, presscribit Chorepiscopis regulas exercitii hujus potestatis, per delegationem seu commissionem accepte, quas transgredi non audeant. Addita sanctione in transgressores, ut eo ipso priventur honore cujus participes sacti sunt.

Neque huic expositioni repugnat Latina illa versio, qua ufus est DAMASVS; Qui in vicis & possessionibus Chorepiscopi nominantur, quamvis manus impositionem Episcoporum acceperint. Quorum verboru simplicissima eft ea expolitio, quam præmilimus: & ita debere exponi paret etiam ex eo, quod describantur toto illo Canone ea que omnibus Chorepiscopis, tum antea secundum Canonem NEOCESARIENSEM ordinatis, tum poltez secundum eundem NEOCASARTENSEM, & hunc ANTIOCHENUM Canonem ordinandis. Sicut clarissime pater ex iplo Canone ANTIOCHENO, quem mox integru fubjicia. Illa autem verba in verfione qua ufus eft DA-MASVS, Et vt Episcopi consecrati fuerint, addidit interpres Latinus de fuo, per modum exegeleos, ue oftenderet cam manus imponendi seu ordinandi potestate concessam esse Chorepiscopis, Episcoporum vicem in hoc negotio gerentibus, per quam erant illi, non quidem veri Episcopi, sed at Episcopi, sive quasi Episcopi, in illis casibus ad quos fe extendebat commissio eisab Episcopo data. Nam in negotiis juzisdictionis non eft illicitum quandoq. adhibere Vicarium as gullal seyor ut comministrum. Observa etiam frau-

dem Bellarmini, nam cum verba Can. Antiocheni, tum in greca, tum in latina apud DAMASVM editione, sic se habeant, sicut ea retulim, ille, ut incauto lectori imponeret, aliam verborum faciem nobis pingit, & Synodu fic loquentem inducit; Chorept feopi, qui manus impositionem ab Episcopis acceperant, & ut Episcopi funt ordinati, &c. ac fi loqueretur Synodus, de certo quodam genere Chorepiscoporu, distinctoab aliis Chorepilcopis, quibus non competeret ca zagodeola awionawi cum tamen Synodus manifeste loquatur de Chorepiscopis absolute, nulla prorsus adhibita distinctione, nili dicas elle unum genus Chorepiscoporum, qui in vicis & regionibus erunt dicebatura Chorepiscopi, & aliud genus coru qui neq. in vicis, neq. in regionib erant constituti, neq. dicebantur Chorepiscopi. Que absurda foret distinctio, iltienim non essent omnino Chorepiscopi. Synodus non dicit, Qvi manus impositione As Episcopis acceperant; licut fingit Bes-BARM. fed air, Ertamst [ ex 2] wanne impositionem Ertsco-PORVM acceperint. Hoc absolute pronuncians de omnibus quibuscunque CHOREPISCOPIS.

Arg, ut clariffime pareat ex ipfius canonis ANTIOCHE-Ne verbis, potestatem, que illic conceditur, concedi omnibus Chorepiscopis; etia postea ordinandis: neq. else ullum-Chorepiscoporum genus, quod inde excludatur: ipium canone integrum exhibemus : Qni funt in vicus, ant regionibus, five qui Chorepiscopi appellantur, ettamfi manus impositionem Episcoporum [xespa Decian 'emi6xowwy] acceperint, placuit S. Symodo, ut no [cant fumm modum [ 'et devay The 'e av av perea ] & gubernent subjettas fibs Ecclefias, et contenti fint barum cara et folicitu- Chorepis dine: conftituant verd Lettores, & Subdiaconos, et Exorcistat, et bo- pis. rum promotio ipfis fufficiat. Neque Presbyterum vero, neque Diaco. num ordinare andeant, prater conscientiam Episcopi civitatis, eni ipa fe, cum regione, subjettus est. Si quis autem aufus fuerit transgredi que definita funt, ut privetur ille co ipfo bonore cujus particeps est. Chorepiscopus autemnt fiat [ seu ordinetur] ab Bpiscopo civitatu, ens.

Subjicitur. Hactenus verba Canonis.

Quilib.

Quilibet sanus sacile perspicit, hoc canone describi quid omni Chorepiscopo concedatur: & severe mandari ve hos communes limites nullus omnino Chorepiscopus, cujuscunque, prærogativæ siducia, transgrediatur, & hanc este ipsissimam Concilii ANTIOCHENI mentem, longo etiam vsu manifestatam, luculenter superius demonstratum est.

Er quamvis jam abunde confutatum fit illud BELLAR-MINI figmentum, liber tamen, ad cumulum, hurc IE-SVITA etiam ca opponere que scripfir alius I ESVITA GABRIEL VASQVEZ; qui in Commentario in tertiam partem THOM E, Dispuratione. 238. Cap. 7. 6. alii tamen. Postquam proposuisset istud BELLARMINI fomnium, hæc subjungit verba; Alij tamen (inquit VASDVEZ) non minoris authoritatis existimant Chorepiscopos fuisse tantum Presbyteros. Ita expresse sentit ATALA de traditionibus Ecclesiasticis, 3. part. Consideratione 4. whi hanc rem ex prefesso disputat; & noster FRANCISCVS TVRRIANVS, in annotationibus ad Con. cilium NICENVM, can. 54. ait ordinem Chorepiscoporum non fuisse nist Presbyterorum tantum: eandem fententiam sequentur docti aliqui recentiores, pro qua citant DEMOCAR, Lib. 3. de Sacrificio, cap. 4. 6 SOTE-A L. verbo Chorepiscopus, ques ego non legi. Porro D A-MASV M duo illa genera Chorepiscoporum minime disinxisse, sed de omnibus, etiam illis, quorum meminit Concilium ANTIOCHENVM, pronunciasse, veros non esse Episcopos; ita vt si Presbyteri esse nollent; nihil omnino effent, probat ex instituto ATAL A loco citato. Potestque ex ipso D A M ASO Suaderi - nunquam dicit [DAMASVS] has Charepiscopos diversos esse a prioribus, aut vere Ppiscopos esse; ima vero ex prosesso probat, licet a pluribus confecrati, vere tamen Episcopos non effe. Hac VASQVEZ. Idem

Idem quoque disput. 243. cap. 4. 9. demum. ait confirmari polle ex Canone illo ANTIOCHENO, quod possit Presbyter diaconatum & Presbyteratum conterre ex commissione.

Ex his omnibus manifestum est liquisse Presbyteris in veteri Ecclefia, ut etiam foli, non præfente Episcopo, ordinarent Presbyteros & Diaconos; eamque ordinationem validam habitam elle. Quamvis, ad Disciplinæ conferva- los Presbytetionem, prudenter constitutum sit, ut non nisi permittente Episcopo loci id facerent. Nempe, in quibus locis Ecclesiam regebat Episcopus, nefas erat ejus auctoritatem contemnere. At verò in iis locis, ubi tantummodo communi Presbyterorum confilio Ecclesiæ gubernantur, sufficit, tum ad ordinationis valorem, tum ad Disciplinæ reverentiam, ut permittente illo Presbyterorum cœtu, penes quem protempore ett suprema in illis Ecclesiis auctoritas, ordinationes peragantur.

Citeriorum seculorum quidam scriptores, invalescente Papali tyrannide, ea quæ omnibus olim Episcopis erant communia, uni Pape Romano appropriare conati funt. Proinde cum negare non pollent etiam Presbyteris convenire ordinis collationem; & viderent decori & Canoniftarum. ordinis gratia constitutum esfe, ut, ad illius Ministerii executionem, expectarent com nissionem ab Episcopo, operam dederunt Scholastici Theologi, & Canonista, ut omnem dande commissionis potestatem, ad unum Episcopum Romanym revocarent. Ideirco quamvis non afferant Presbyteros polfe ordinare ex commissione accepra ab Episcopo loci, sicut olim licebar; aiunt tamen Presbyteros, qui non funt Episcopi, potse conferre etiam majores ordines, accepta commissione à Papa Romano.

PETRVS AVREOLVS in quartum Sent. Diftinct. 24. Art. 2, 6. Secundo dico: & apud CAPREOLVM, Distinct. 25. Art. 2. In habente (inquit) animam rationalem quandoque impeditur actus rationis. 6 postea

Valida ordinatio per fo-

Idem probatur teftimo. niis Scholasticorum Theologorum, &

postea removetur impedimentum; non datur nova anima vel forma, sed tantum removetur illud quod impediebat prius animam, ne exiret in actum rationis. Sed ORD1-NARE IN SACERDOTEM EST ACTYS CONVENIENS SACERDOTI, IN QUAN-TVM SACERDOS EST; & tantum est actus impeditus in co. Probo, quia nemo dat quod non habet, sicut in naturalibus, ubi forma transfundit seiplam: Ergo non Sacerdotis non est ordinare in Sacerdotem: sed boc pertinet ad Sacerdotem, qui habet formam illam in actu potentem transfundere seiplam. Vnde Papa non posset ordines committere, nisi Sacerdati, vt Diacono, vel Laico; POTEST AVTEM COMMITTERE CVICVNQVE SACERDOTI: Ergo videsur, quod conferre ordines sit pertinens ad Sacerdotem. Probo, quia PONE, QVOD SIT SACERDOS, OM-NI ALIO CIRCVMSCRIPTO, POTEST PAPA COMMITTERE EI ORDINES: Pone autem alia omnia, & circumscribe Sacerdotium, non poterit Papa commitere potestatem ordinandi: hoc videtur satis rationale, quia omnis forma, ex quo est in actu, videtur, quod possis se communicare infra candem feciem [ apud Capreolum eft, in eandem feciem: ] ERGO SACERDOS HOC MODO, QYANTYM EST EX POTESTATE SI-BI CONVENIENTE ABSOLVTE, POTE-RIT ORDINES CELEBRARE: Ergo fi potest as illa modo sit impedita, sicut est de facto, & impedimentum removeatur per hoe, quod sit Episcopus, NO N DATVR EI NOVA POTESTAS, sed tantummodo pristina potestas prins impedita reducitur ad vlum

CAP. XI. Valide ordinant Presbyteri.

177

vsum impedimento remoto, & hac redactio illius potestatu ad vsum dicitur ampliatio potestatus. Hæc AV. REOLVS.

De Consecratione, Dist. 5. Can. manus, in glossa, irritum; habentur hæc verba:

Ex demandatione Papa quilibet conferre potess quod habet: vnde ordinatus ordinem quem habet conferre posses; & confirmatus confirmationem.

In Decretalibus GREGORII IX. De Consuetudine, cap. 4. quanto, in glossa, reservata:

Dico quod Papa potest hoc delegare simplici Sacerdoti, & non Laico, sicut credo: & sic ex tali delegatione, & in adminiculo habiti Sacramenti, potest conserve quicquid habet. Hæc ibi.

NICOLAVS, ABBAS PANORMI-TANVS, ibidem.

Ego potius putarem vi Sacerdoti hoc possis delegare indistincte: quia licet de Sacramento Eucharistia sit dispositum institutione DOMINICA, qui habeant illud administrare: hoc tamen NON EST DISPO-SITVM IN COLLATIONE ORDINVM. Nam olim Presbyteri in communi regebant Ecclesiam, & ordinabant Sacerdotes. Vnde quemadmodum olim poterant, ita videtur quod Papa possit boc concedere Sacordoti, maxime delegando, quum nihil exerceat delegatus noinine proprio. Hac PANORMITANVS. ANGREVS, de Clavasio, in Summa, verbo Ordo, Arc. 2.

Utrum Papa possit dare licentiam non Episcopo conferendi ordines sacros? Resp. I N N O C E N T I V S, in can, quanto, de consuctudine; quod sic, dummodo ille, cui datur talis licentia, habeat ipsos ordines quos altai vult dare: alias non. Hac ANGELVS.

Poteit ordinatio valide peragi per folos Presbyte-

Ex his evidenter sequitur ordinationem; que per solos Presbyteros peragitur non elle de jure divino invalidam, neque ordinationem esse de jure divino ita propriam Episcoporum, ut non possit valide peragi per solos Pres byteros: alioqui non pollet Papa Presbyteris committere ordinationem Presbyteri. Nam in jure divine non potest Papa difenfare, ficut diferte loquitur BELLARMINVS, Lib. 2. de Conciliis, Cap. 18. 5. pars prima. Idémque docet INNOCENTIVS Papa, extra de rest. spol. cap.litevas. Et rurfus Bellarm. Lib. de Matrimonio, Cap. 11. 5. prima propositio. Ea qua sunt ordinum, inquit AVREOLVS, omnes recipiunt immediate à CHRI-STO, ita quod in potestate nullius, imò nec Papa est illa anferre: que sunt autem jurisdictionis, potest ea Papa Sufpendere . Hac AVREOLVS, in quartum Sent. Dift. 24. Art. 2. 6. tertia ratio .

Consentiunt autem Canonistæ ordinationem Ctericosum esse in eis rebus quæ sunt ordinis, sieut expresse dicitur in Glossa, de consecratione Ecclessa, cap. aqua. Vbi etiam dicitur quod licet Episcopus committere valeat quæ jurisdictionis existunt; non tamen possic ea, quæ ordinis Episcopalis sunt, inferioris gradus Clericis demandare. Et quamvis ibi dicatur ordinatio esse ordinis Episcopalis; ex eis tamen quæ præmisimus, evincitur eam esse ordinis Presbyteralis, saltem quo ad actum primum, sive quoad potestatem

## CAP. XI. Ordinandi potestas non folis, &c. 179

potestatem absolute; quamvis quoad actum secundum, five quoad executionem, lubjecta lit regulis decori, & ordinis, ac debitæ lubjectionis . Nam ordinand poteffas in habitu five actu primo non datur per commissionem temporariam, quia eft fua natura perpetua, ficut recte dicitur in Gloffa citata, in cap. aqua, extra, de consecratione Ecclefie. Neque potest cuiquam convenire potestatis hujus exercitium per delegationem, nisi jam habeat virtute fui ordinis potestatem, in actu primo, à CHRISTO ipso immediate acceptam, quando iple ordinabatur. Atque hoc est illud adminiculum ordinis, de quo loquitur Glossa in Can, manus, Diffinct. 5. de consecratione : ubi dicitur hoc adminiculum elle necellarium, alioqui ordinationem fieri non posse ex demandatione.

PETRYS de PALVDE, apud IOANNEM CAPREO-BYM, in quartum Sent. Diffinct. 25, Art. 3. contrariam Paladeus fententia autorum allegatorum, de ordinum majorum collatione, tenens fententiam, fic loquitur: Solus Eptfcopus jure suo potest ordines conferre, pracipue majores. Papa potest committere simplici Sacerdoti confirmationem et winores ordines. Quia ministrum conferendi ordines summes CHRI-STVS determinavit fummum Sacerdotem , feilicet , Epifcopian. QVEM MINISTRUM PAPA NON PO-TEST MVTARE : Ministrum verd confirmationis , et minorum ordinum CHRISTVS pofuit Sacerdotem , quem Ecelefia determinaret. Hac PALVDANYS, quem fequitur CAPREOLVS.

In his verbis vera falfis miscentur. Verum eft, PA = Response PAM NON POSSE MVTARE MINI-STRVM ORDINIS QVEM CHRISTVS DETERMINAVIT: Verum eriam eft CHRI-STVM Ministerium confirmationis, & minorum in Ecclesia officiorum concessisse Presbytero QVEM EC. CLESIA But. ::

IRENICUM. LIB. II.
CLESIA DETERMINARET. Acverò falfum est & gratis dicitur, neque probari potest, CHRISTVM DETERMINASSE VT SOLI
EPISCOPI ESSENT MINISTRI ORDINVM MAIORVM.

Argumentum verò PALVDANI & CA-

Quod ministerium determinavit CHRISTVS peragendum tantummodo per Episcopum, illud non potest Papa committere non Episcopo: At Ministerium conferendi ordines majores determinavit CHRISTVS, &c. Ergo. Respodeo; Major pro nobis facit: Minor falsa est; pro qua aliam substituo veriorem; que non este nuda atsertio, sicut illa PALVDANI&CAPREO-LI, sedidonea confirmatione munictur; vnde sequetur opposita conclusio. Sicigitur argumentor:

Argumentum pro veritate. Quod Ministerium solis Episcopis a CHRISTO tributum est, id non potest Papa, aut vilus Episcopus, aut Concilium committere Presbyteris non Episcopus: At Ministerium conferendi ordines Diaconatus & Presbyteratus potest Papa, aut quilibet Episcopus, ex consensus Concilium Provincia in qua degit, committere Presbyteris non Episcopus: ERGO MINISTERIVM CONFERENDIORDINES DIACONATVS ET PRESBYTERATVS, NON EST SOLISEPISCOPIS A CHRISTO TRIBVTVM.

Minorem de Papa probant testimonia superius allata ex Avreolo, & Panormitano, & Angelo, & Glossis. Præterea, quilibet Epiic. hoc potest, ergo & Papa Romanus.

De quoliber autem Episcopo, ex consensu provincialis Concilii, Minorem nostram confirmat Canon ANTIO-EMENVS, & praxis veteris Ecclesiæ, quam superius prolixe demonstravimus. Porrò sic argumentor.

Q nod Ministerdum potest Papa, vel quilibet Episcopus, committere Presbyteris, non Episcopis, illud CHRISTVS concessit siers per Presbyteros, quos Ecclesia determinaret: at Ministe-

Mind argumentum pro Temato,

Beriam

## CAP.XI. Ordinandi potestas non folis, &c. 181

rium conferendi ordines etiam majores potest Papa, Ge. ergo. Major est ipsius PALVDANI: Minor superius confirmata est.

Quid verd fibi volunt Cardinales Presbyteri & Diacomi, judicantes, creantes, deponentes Episcopos, id quodab eis fieri fcribit BELLARMINVS, LIB. de Clericis, CAP. 16. 9. At fi confideremus, Quo, inquam, jure hoc audent, fi non possit Presbyteris demandari ordinatio Presbyteri? Nam, quoad potestatem ordinis, Presbyceros & Diaconos Cardinales minores effe Epifcopis, non Cardinalibus, & respectu jurisdictionis in propriam Ecclesiam effe veluti Parochos Episcopis subjectos, agnoscie BELLARMINVS, eodem CAP. 9. 9. 9.11. tum, & S. Pari. Faretur etiam olim omni modo Episcopos quofcunque prælatos fuille Cardinalibus, non Epifcopis, imo eriam Cardinalatum gradum fuiffe ad Episcopatum, S. Neque. Poites autem mutatum eile ordinems & copiffe Cardinales Episcopis anteponi, §. Postea, Hoc quidem superbe & inique fir, fed ad hominem argumentamur. Si potuit hoc Papa mutare, ut Presbyteri illi & Diaconi, qui de jure divino, & cosuerudine vereris Ecclefiæ erant minores Episcopis,anteponantur Episcopis,eofq. judicent, creent, deponant ; Cur dicit Bellarm. (codem lib. CAP. Xv. 9. At inquies) ordinationem Sacerdorum ita propriam effe Episcoporum, ut nullo modo Presbyteris committi possi ? Annon Episcopos judicare, creare, depomere, plus eft, quam ordinare simplicem Presbyterum? Et quemlibet Clericum deponere, plus est, qu'am eundem ordinare, 15. queft. 7. can. Sexta, & can. Episcopus. Sive hæc ordinis elle dicant, five jurisdictionis cujuscunque, nunquam evadent, quin fateri cogantur, judicationem, creationem, depositionem Bpiscoporum non posse ullis, neque ex officio proprio, neq. ex Papæ commissione comperere, nifi clericis, adminiculu habentibus idonei ordinis ... (No enim dicet hec covenire polle laicis.) Quo certe adminiculo caret diaconi;nam quamvis colentire & lubicribere polling

Typhus Car

posint sententiz creationis, vel depositionis Episcopi, non tamen pollunt isti menfarum, & viduarum Ministri, ullo modo esse idonei qui Episcopum creent, vel deponant. Iniquum etiam eft, & Antichriftianum fapit faftum, & tyrannidem, ut unius civitatis paucis Presbyteris & Diaconis committatur judicium de alsarum civitatum Episcopis; quod exercendum erat per comprovinciales Episco. pos, juxta veteres Canones, in codice Canonum Ecclesia AFRICANA, Cap. 125. et Concil. CHALCED. Can. 9. & Cauf. 15. Quaft. 7. Can. Foelix. Imo Canonibus cautum est, ut neque Presbyter quidem, aut Diaconus deponi possit à suo Episcopo, nisi à pluribus Episcopis audiatur reus , cauf. 15. Queft. 7. can. fi quis: & can. Felix: & can. fi autem: & tamen audent ifti unius civitatis Prefbyteri & Diaconi Episcopos aliarum civitatum deponere calcatis canonibus .

Sed ut hacabfurda præteream: Quæro ex ipsis Cardinalibus Presbyteris, cujus ordinis adminiculo capaces fint tanta potestatis in Episcopos, si non adminiculo Prefbyteratus? Nam de corum Cardinalatu, seu ordine aut gradu Cardinalium, ultra adminiculu Presbyteratus considerato, appositissime uti possumus verbis illis DAMASI, que scripsit de CHOREPISCOPIS, Epistola quinta. Eorum ordo non habet in divinis literis authoritatem. Rogo vt manifeste prodatis quid sint, quoniam aut aliquid funt, aut nihil. Nam manifeste patet, quoniam Episcopi non sunt: & si Episcopi non sunt, & Presbyteri effe despiciunt, quid erunt? - Si vero nihil ex his funt, que superins memoravimus, tunc necesse est. vt nihil sint ex his que Sacerdotibus debentur, & ideo nec in Sacerdotali catalogo habeantur. --- Restat enim, quod per ostium hi nequaquam subintrarunt, quia von habebant oftium per quod ingrederentur: quia, vt dictu eft, si nes Episcopi sunt, & plusquam Presbyteri esse ambiunt,

per quod oftium intrabunt? Cum hi tantum duo ordines in Ecclesia leguntur, nec amplius ad pastorale oficium aliquod patet oftium, per quod Paftorintret. Audite Fratres, non me sed ipsam dicentem Veritatem; qui non intrat per ostium in ovile ovium, sed ascendit aliunde, bic fur est & latro. Et reliqua. Cumettam egregius pradicator dicat: fundamentum enim aliud nemo potest ponere prater id quod positum est. Cum pradicta duo fundamenta in Ecelesia tantum inveniantur posita, quicquid amplius positum in his invenitur, stare nullatenus poterit, & ideo cum omnibus suis fundamentis & actionibus atque radicibus. vt evellatur necesse est, ita vt amplius pullulare nec germinare valeat, Hac DAMASVS, loquens de Chorepifcopis, de suo quasi gradu (ve videtur) superbientibus. Quæ aprissime conveniunt in Cardinales istos, qui nescioquem gradum Cardinalitium jactant : qui certe neque est Presbyteralis, cum per eum sese efferant supra Episcopos, id est, supra dignitatis fastigium summorum Pontificum: ve verbis vear D A M ASI: neque est Episcopalis, ve ipsi fatentur, & res ipsa clamat. Loquimur enim de Cardinalibus iftis, qui Presbyteri dicuntur at modum ordinis Presbyteralis non tenent.

De CARDINALIUM origine & incrementis, legere poteris apud PETRVM MOLINEVM, Lib. de Monarchia temporali, Pontificis Roma.

NI, CAP. 3.

Sed ne à proposita quastione divagetur oratio, jam abundè liquet, ex superiore dissertatione, simplices preserteros esse idoneos ministros AD VALIDE CONFERENDUM QUE MLIBET ORDINEM ECCLESIASTICUM; cosque hanc potestatem in actu primo, sive in ipsa aptitudine, habere immediate à CHRISTO, vi sui ordinis Presbyteralis; quamvis ad exercitium requiratur, vt habeant commission

missionem ab Episcopo, vel ab eis Clericis, qui, pro tempore, rerum summæ præsunt in ea Diæcesi.

Superest dubitatio de prohibitis, sive Episcopis, sive

Presbyteris, virum valide ordinent, nec ne, dinantibus.

Communis Sorbonistarum & Canonistarum sententia est, Episcopum etiam prohibitum, imò hæreticum, excommunicatum, (non pauci etiam, degradatum) retinere potestatem ordinandi, & validè ordinare.

## BONAVENTURA, in quartum Sent. Dist. 25. Art. 1. quast. 2.

BONAVEN-

De Episcopis prohibi-.

sis, &c.

Per illustrißimum Dellerem AvGvsTINVM aperte est nobis bee questie patefatta , quod facramenta Ecclefiaftica apud bereticos , qui formam Ecclesie fervant , & intentionem babent faciendi quod facit Ecclesia , sunt quantum ad veritabem , quamvis non fint quantum ad vtilitatem. -& ideo in omnibus Sasramentis , que babent veritatem differentem ab vtilitate, generaliter veram eft, quod apud baretices poffunt effe : omnia autem Sacramenta funt telia , prater Sacramentum panitentia, cujus res eft interior contritio, fine qua Bulla vera eft absolutio, & cum qua nulla absolutio est vana, vel inutilis : ideo omnia poffunt dispenfare & dispenfant veraciter, prater felam abfelationem fenitentia : & ideo nulla steranturprater illam , nifi forte untio extrema : & fic cum ordo babeat sbarafterem , qui prater Spiritus fantli gratiam , qua peccata delentur , existit ; dicendum qued per eos potest veractter difpenfari .

Idem ibidem.

Summes Pontifex auferre potest jurisdictionem, & potestatem que consequitur ipsam: unde potest excommunicando auferre potestatem absolvendi & excommunicandi; sed non ordinaudi: enoniam character auferri non potest, ideo potestas, que conseauitar

quitur charatterem , de fatta enferri non poteft. -Quia character immedia DE 0 imprimitur & est in cm-vibus aqualis. Si ipje [PAFA] prohibeat, non potelt talis potelias licite exire in actum, tamen quia ab ipfo non dependet fecundam rem , de fallo facit , fient & alieu . Hac BONAVENTVRA.

THOMAS, in quartum Sent. Diffinet. 25. Quæft, 1. Art. 2.

Ordinum potestas non amittitur propter haresin, vel "THOaliquid hujusmodi : Ergo nec potestas ordines conferendi. Praterea sicut baptizans exhibet tantum Ministerium exterius, ita & conferens ordines, DEO interius operante: Sed nulla ratione aliquis ab Ecclesia pracifus amittit baptizandi potestatem; ergo nec ordines conferendi. quidam dicunt quod haretici quamdiu ab Ecclesia tolerantur habent potestatem ordines conferendi; non autem postquam ab Ecclesia fuerint pracisi: & similiter nec degradati & alij huju modi. Et hac est prima opinio. Sed hoc non potest flare: quia omnis potestas, que datur cum aliqua consecratione, nullo casu contingente tolli potest: sicut nec ipsa consecratio annullari. Quia etiam Altare vel Chrisma semel consecrata, perpetuo sacratamanent. Vnde, cum Episcopalis potesias, cum quadam consecratione detur, oportet qued perpetuò maneat, quantumcunque aliquis peccet, vel ab Ecclesia pracidatur. Et ideo aly dixerunt, quod pracifi ab Ecclesia, qui in Ecclesia potestatem I piscopalem habuerunt, retinent potestatem alios ordinandi & promovendi: sed promoti ab eis hoc non habent. Et hac est quarta apinio. Sed hoc etiam esse non potest: quia si illi, qui fuerunt in Ecclesia promoti, retinent potestatem quam acceperunt, patet quod exfeq

exsequendo suam potestatem, veram consecrationem saciunt: & ideo verè tribuunt omnem potestatem, que consecratione datur: & sic ordinati ab eis, vel promoti,
babent eandem potestatem, quam & ipsi.

Vera Sacramenta conferunt, sed cum eis gratiam non dant,
(nist fortè in Baptismo in articulo necessitatis) non propter inessicaiam Sacramentorü, sed propter peccata recipientium ab eis Sacramenta contra prohibitionem Ecclesia.

Hæc THOMÀS.

PETRVS AVREOLVS, in quartum Sent. Distin &. 24. Art. 2. §. Tertia ratio.

AVREO. Non potest Papa Episcopo quantum cunque degradato et esta ordinandi potestatem auferre.

Idem, in quartum Sent. Diftinct. 25.
Art. I. § Nunc secundo.

Ordinis Minister idoneus est Episcopus, sive degradatus, sive excommunicatus.

Quia Episcopo in consecratione comittitur indelebilis potestas. Hæc AVREOLVS.

101NNES CAPREOLVS, in quartum Sent.
Distinct. 25. Art. 3.

CAPREOerdinati, Schismatici, & degradati, dum tamen sint ritè
capreoerdinati, & acceperint potestatem Episcopalem, possunt oretvs.

dinare, non obstante prohibitione Ecclesie.

Voi es sufficiens potestas conferendi ordines, nulla prohibitio Ecclesie, nec aliquod peccatum potest illam impedire,
ne exeat in actum. Hæc CAPREOLVS.

ANGELVS, de Clavasio, in sua Summa, Verbo, ORDO. Cap. 2.

Episcopus qui resignavit Episcopatui, vel degradatus, harcticus, aut excommunicatus est, si suit legitime Episcopus ordinatus, confert ordines. H&C ANGELVS.

ANGE-

VAS-

His fe adjungit GABRIEL VASQUEZ, IE-SVITA, in tertiam partem THOME, Disputatione 243. Cap. 1. 9. ET QVAMVIS. De Episcopo, inquit, haretico, excommunicato, & Sufpenso Scholastici omnes, & Summista, qui de hac re mentionem facium, consentiunt, & merito affirmant habere potestatem ordinandi quoscunque Ministros, as proinde, si ritum Ecclesia Catholica in materia o forma servent, verum ordinem conferre. Nes de has re vllo modo dubitari potest. Item, S. IDEM Q VO D. Ecclesia impedire non potest effectum Sacramenti, neque mutare materiam, aut formam, aut Ministrum illius. Quare licer Ecclesia excommunicer Episcopum, nihilominus quia nequit Characterem illius delere, aut potestatem auferre; non potest impedire effectum consecrationis, & ordinationis ab eo facta: ac proinde, omnes ab eo ordinati verè ordinati manere debent. Item, S. ET PRIMVM. Sicut baptismus, ab hareticis secundum ritum Ecclesia Catholica collatus, verus est, & pullo modo repetendus; ita etiam & ordo ab hareticis Episcopis collatus verus est, neque repett debct. Item, S. HANC SEN-TENTIAM. Hanc sententiam, quod attinct ad Epifcopum hareticum, aut excommunicatum, aut suspensum ordinantem, vt ordo ab eo collatus verus sit, doceno S. THO-MAS, in quartum Sent. Definct. 25. Quaft. 1. Art. 2. ALBERT. Art. 1. S. BONAVENTURA, Art. 1. Quaft, 2. RICHARD. Art. 1. Quaft. 2. SCOT. Aa

Quast. 2. S. de secundo Art. THO MAS de ARGEN-TINA, Art. 2. Conclus. 1. 6 2. Durand, Qualt. 1. Num. 4. PALVDAN. Queft. I. Art. I. CAPREO. LVS, Quest. 1. Art. 3. ad scundum AVREOLI. contra ambas conclusiones. Supplementum GABRIE. LIS, Quaft. 1. Art. 2. Conclus. 1, 3, 4. ALMAIN. Quast. I non longe ante finem S. de secundo principali. DOMINIC. SOTVS Queft. I. Art. 1. PETRVS de SOTO, Lib. de institutione Sacerdotum, Lect. 5 de Sacramento ordinis, &. quod igitur ad Ministrum. SY L. VEST. in sua Summ. Verb. Ordo, 3. Quast. 6. 6 A N. GEL. verbo etiam. Ordo. 2. Num. 3. atque omnes codem nituntur fundamento, viz. quod potestas semel per consecrationem Episcopi collata ad ministrandum hoc sacramentum, neque per haresin neque per excommunicationem, aut sufpensionem tollatur: hinc enim recte inferunt. Sacramentum Secundum ritum a CHRISTO institutum ab Episcopo collatum verum esse. Item s, EGO QUI. DEM. Ego quidem fateor, GRATIANVM in ca fuifse sententia, vt ordinationem factam abharetico excommunicato, qui nunqua fuit inter Catholicos, veram non este putaret. - Gide sensise Palleam: - Sed dicendum, immerito eos in pradicta sententia fuise. Hæc V ASQ. qui etiam ead.difp. cap. z. contendit Episcopum degradatu elle fufficientem Ministrum ad conferendum ordines : & ordinationem ab eo factam veram este & firmam.

Quid de his sentiendum sit, inferius dicemus.

Sed de Presbyteris, non levis quæstio est. Numeriam ij qui concedunt Presbyteris potestatem ordinandi ex commissione, negant Presbyteros prohibitos valide ordinare, vt patet ex Glossa in Can. Mauns. Dist. 5. de consecratione. Vbi dicitur, Q nod cum collatio Sacramenti competit alicui ratione ordinis & officij, etiam probibitas conferre potest

De Presbyteris prohibire potest: vbi verò ex adminiculo ordinis & demandatione, vt consirmatione in fronte Sacerdoti, vel collatio ordinis competit non Episcopii, in eo casu probibitus nibil agit. Hæc ibi.

Augent difficultatem ea quæ superius dicta sunt: nam communis Theologorum & Canonistarum tencentia eft, ea quæ conveniunt Episcopo aut Presbytero vi ordinis, ea inquam quæ ordinis funt, non tolli per vllam Ecclesiæ prohibitionem. Ordinatio autem cis quæ ordinis funt annumeratur, extra, de confecratione Ecclesia, cap. 9. Aqua, in Glossa. Preterea ea que sunt ordinis Episcopalis, non porest Episcopus demandare aut delegare alijs qui funt interioris gradus, secundum Glossam in cap. Quanto, de consucradine. Neque conseruntur hæc per demandationem, sed per ordinationem seu consecrationem, suntque perpetua neque adimi possun. Secundum glotfam in cap . Aqua, de consecratione Ecclefiæ. Et inde nos supra evicimus Presbyteros vi sui ordinis habere potestatem conferendi majores ordines : id quod etiam ex Sacra Scriptura superius demonstravimus. Porrò valor ac veritas ordinationis illius, que ex delegatione peragitur, non videtur provenire, neque dependere a delegatione, sed a potestate ordinandi, sive adminiculo ordinis in ordinante. Nam si Papa delegaret Laico ordinationem, nihil efficeret Laicus, neque ellet valida aut vera ea ordinatio, cut habetur in Glotfa, in Can. Manus, dift. 5. de consecratione. Et extra, de consuetudine, cap. Quanto, in Glotfa. Vndevidetur quod neque Presbytero possit Ecclesia auferre ordinandi potestatem, cum ordinatio sit in eis que sunt ordinis, & vi ordinis Presbyteralis competat Presbytero. Imo, PETRVS AVREOLVS, in quartum Sent. Dift. 24. Art. 2. 9 SECVNDO DI co, diferte affirmat ordinare in Sacerdotem elle actucon venientem Sacerdoti, in quatum Sacerdos eft: & tantum effe impeditum in eo hunc actu. Et quando Presbyter fit Episcopus, non dari ei nova potestate, fed: A2 3

fed tantummodo pristinam potestatem, prius impeditam, reduci ad vium, impedimento remoto. Vnde adhuc cref-In difficultas; nam quod Presbytero convenit in quantum Presbyter eft, five ex ordine & vi ordinis foi Presbyteralis, videtur non polle in eo juste impediri per auctoritarem Ecclesiasticam, absque ipsius Presbyteri culpa, per quam mereatur illam impeditionem, Adhæc, si verum sic quod afferebamus, propriam Episcopo de jure divino esse folam jurisdictionem, & cum concesserimus ordinationem elle in eis quæ ordinis funt, & oftenderimus eam elle ordinis Presbyteralis, videtur ordinationem non convenire Episcopo, qua Episcopus est, sed tantum qua Presbyter; adeoque eam æqualiter convenire omnibus Presbyteris; & inique factum effe a patribus jam inde ab vltima Ecclesiastice antiquitatis memoria, quod ordinationem reservaverint Episcopo. Ex altera parte, si dicamus eam ordinationem elle veram ac validam, quam peragit Prefbyter, prohibente Episcopo, videtur introduci horrenda. confusio: ve scilicet, quilibet Presbyter vel folus, vel faltem duobus aut tribus fibi affociatis Presbyteris, multiplicare possir pro sua libidine, invito Episcopo, veros Presbyteros . Idem etiam incommodum sequi videtur ex eis quæ præmissa sunt de Episcopo prohibito, hæretico, excommunicato, degradato. Quomodo enim stabit Ecclesiæ surafia, nisi tales etiam Episcopi cohibeantur, ita ut ordinatio, quam peragunt, irrita cenfeatur?

Sternitur via ad folutionem dubio-

Definitio Ordinis facri. Pro horum dubiorum solutione, explicanda est distinctio ordinis & jurisdictionis. Et inde patebit facilis via

ad evitandum omnia illa incommoda.

Ordo sacer est spirituale officium, & potestas in Ecclesia DEI, divinitus data homini, ad opus Ministerij, ad
adificationem corporis CHRISTI. Hanc definitionem consirmant verba DOMINI, Math. 24.45. &
Apostoli PAVLI, Ephes. 4.11.12.13.

Et est vel idem cum jurisdictione, vt Episcopatus, vel

ab ca

ab ea diftinctus, vt Presbyteratus, & Diaconatus.

Ve autem intelligatur illa distinctio ordinis & jurisdi- diffinctio or-Aionis, recurrendum est ad fundamentalem ordinein, nem- dictionis. pe , PRESBYTERALEM , qui reliquos ex fe quodam-Et propter quem reliqui funt inftituti. modo emilic. Forum que conveniunt PRESBYTERIS, vi ordinis fui Presbyceralis, & que per sui consecrationem, sive ordinationem acceperunt Presbyteri, duo funt genera: alia enim immediate conveniunt singulis personaliter; alia verò immediate conveniunt, non quidem fingulis personaliter, sed conjunctis collegialiter, live presbyterio, Singulis autem personaliter non conveniunt nisi mediate, id ett, interposita nova commissione ab auctoritate publica ad quam pertinent immediate. Prioris generis funt, Verbum prædieare (nempe, ex officio, & cum auctoritate Pastorali) agrotos visitare, baptisma, & Conam DOMINICAM administrare, offendentes admonere, poenitentes nondum excommunicatos reconciliare, &c: quorum omnium habet presbyter, vi sui ordinis plenariam potestatem, tum QVOAD APTITYDINEM, tum QVOAD EXSEQUATIO-NEM: hujus etiam prioris generis est ea potestas quarundam rerum, quam haber presbyter, vi sui ordinis, Qvo AD APTITYDINEM; licet earum potestatem non habeat. QUOAD EXEQUATIONEM; cujulmodi funt Ecclesias visitare, catechumenis manus imponere, Ministerii candidatos ad publicum examen admittere, presbyteros & diaconos ordinare, suspendere, deponere; consumaces excommunicare, ex communicatos ponitentes reconciliare, compresbyteros ad synodum vocare, canones Ecclesiasticos condere, &c. Ad talia enim nemo aptus est, nisi presbyter; fed non obtinent finguli in collegio presbyteri perfonaliter, vi fui ordinis, potestatem exsequationis horum; quamvis habeant finguli potestarem apritudinis, per quam idonei funt, qui iftis etiam peragendis adhibeantur, per novam commissionem ab eis penes quos est plenariz executionis potestas. Talia ad prius genus pertinent, si consi-

derentur, quoad aptitudinem; at quoad exequationem,

funt posterioris generis.

Potestas autem plenaria executionis talium rerum, qua publicam auctoritatem magis immediate attingunt, fundata quidem est in ordine presbyterali, quia nemo nisi presbyter ejus eft capax, & quiliber presbyter, vi fui ordinis, habet jus suffragii in suo collegio, quamvis non habeat jus & porestatem pronunciandi sententiam, & executioni mandandi: at non existit personaliter in singulis vi ordinis, nisi accedat publica auctoritas, quempiam è presbyterorum numero muniens hac potestate per commissionem, feu delegationem : & tunc ille presbyter negotia illa au-Storitatis publicæ, ipli commilla, exfequitur non fuo privato, sed publico synodi seu presbyterii delegantis nomine & auctoritate, tanquam delegatus, non autem faciens tanquam ex officio proprio. (Hac intelligenda funt de presbytero habente collegas, quorum collegio subjiciatur. Nam fi folus fit, mox dicemus quid facere posit, & debeat . )

fint ordinis, & que sit potestas ordinis.

Ba autem quorum habet quilibet presbyter, vi fui ordinis, plenariam potestatem, etiam quoad exsequutionem, adeout ad ea exsequenda non egcat ulla nova commissione sed sufficiat ei ipsius ordinatio, per quam accepit ordinem, & omnem gotestatem quæ consequitur ordinem in fingulis ordinatis; En, inquam, SVNT ORDINIS; & ea potestas est Potestas Ordinis. Et quamvistalium exfequutionem possit etiam prohibere Ecclesia, si tamé contra Ecclesiæ prohibitionem, ea exequatur, quamdiu manet Presbyter, non depositus valida est exequatio, quia valor executionis in talibus dependet ab iplo ordine Presbyterali, & per ordinem perfecte habetur; ordo autem, & per consequens executionis valor sicut per nudam commissionem non datur, ita nec per nudam prohibitionem aufertur. Ideo Presbyter prohibitus baptizare, aut conficere Eucharistiam, si baptizet aut conficiat, valide baptizat & conficit, Etiamsi peccet, contemnens legitimam Ecclesia auctoritatem. Atulta fieri prohibentur, que si facta fuerint, obtinent firmitatem, inquit INNOCENTIVS Papa, 3. extra, deregularibus, & transeuntibus ad Religionem, cap. 16. Ad

Apostolicam.

At ea quorum habet Presbyter potestatem, vi sui ordinis, quoad aptitudinem tantum, non autem quoad execu- fint jurifditionem, valide quidem fiunt a Presbytero (habente col- ctionis, & que fir potestas legas) per delegationem, sive ex commissione, nam, juridictionis ORDO DAT APTITYDINEM, COMMIS-SIO. EXECUTIONEM: at non valide fiunt abfque commissione publica auctoritatis: nam etiamsi valor talium exsequutionum, quæ requirunt adminiculum ordinis Presbyteralis, non existar absque adminiculo illius ordinis; in ijs tamen qua, quoad exsequutionem, immediate tangunt auctoritatem publicam, non sufficie ordo, pro vt est in fingulis, ad executionis valorem, sed necesse est accedat publica auctoritatis adminiculum. Ordo igitur in talibus est causa fine qua non, sed non est causa adaquata valoris exsequutionis. Quemadmodum etiam commissio non facit executionem validam, sine adminiculo ordinis in accipiente commissionem. At ij penes quos est publica auctoritas, valide agunt ex auctoritate, quia & habent ordinem, per quem ijs competit potestas aptitudinis; & habent auctoritatem publicam, five jurisdictionem, per quam obtinent potestatem plenariæ & validæ executionis. Illud enim vnulquilque valide agit quod secundum potestatem, quam habet, agit: vltra potestatem autem, quam quisque haber nemo valide agit. Et hæc potestas publica eft IVRISDICTIO, & ea quæ ad ipsam immediate referuntur, sunt jurisdictionis, quia publicam juris publici postulant dictionem.

Cum verò ex collegarum in publicis judicijs æqualitate, dissidia & factiones nascerentur, placuit Spiritui san- natura ordinie cto, & Apostolis, ad tollenda seditionum plantaria, & ne

Origo &

vnusquisque ad se rapiens CHRISTI Ecclesiam rumperet, quo omnia tranquillius, decentius, & ordinatius procederent, hanc publice jurisdictionis potestatem vni è Presbyterorum collegio electo tradere; non privando collegium jurisdictionis porestate, sed ipsum talis præsidentiæ subsidio corroborando. Singulis etiam Presbyteris relictum est illud suffragij jus quod habent & adhuc retinent vi fui ordinis . Potestatem autem illam gubernatricem & publicam fratres convocandi, suffragia rogandi, sententias definitivas pronunciandi, canones condendi, ordines factos conferendi, excommunicandi, excommunicatos reconciliandi, &c. Per se vel per suos delegatos, & commissiones ad ea facienda dandi; quæ collegialiter tantum diffusa coveniabat roti Presbyterio, dederunt Apostoli etia Episcopo personaliter : arque ita, quod antea erat tantum collegiale, evafit etiam officium personale. Et cum perpetua potestas spiritualis personis singularibus a DEO data in Ecclesia ad opus Ministerij, & ædificationem corporis CHRISTI, fit ordo Sacer, exftitit per hanc potestatem in persona Episcopi, novus ordo Sacer in Ecclesia, nempe, ordo Episcopalis. Cujus vi Episcopus haberer eam potestatem, quam collegialiter Presbyterium obtinebat, nempe, potestatem publica jurisdictionis, & executionis carum rerum, quas exequi non porest simplex Presbyter, vi ordinis sui Presbyteralis, sine commissione ab auctoritate publica gubernatrice.

Non autem sic est concessa hæc potestas Episcopo, ut neglectis Fratribus, negotia Ecclesiastica suo arbitratu administret, sed ut ex corum consensu ea gerat: neque cos præ se contemnat, sed tanquam collegas Conpresbyteros

honoret, sicut supra documus .

Non enim est adempta Presbyterio jurisdictio, sed manens in Presbyterio collegialiter, communicata est Episcopo personaliter, tanquam perpetuo collegii præsidi. Ve post institutos Episcopos, illud Presbyterium quod habet Episc

Mutua obligatio Epifcopi & Prefbyrenis Episcopum, jurisdictionem exerceat non fine suo Episcopo, fed cum co,& fub ejus inspectione, & regimine: quemadmodum neque Episcopo cam potestatem exercere fas eft, seorsum abique Presbyterio. Non enim opponuntur. fed componuntur Epilcopus & Presbyterium. Potestas jurisdictionis non alia atque alia, sed una eademque integra manet aliter in Presbyterio, nempe, collegialiter, & aliter elt in Episcopo, nempe, personaliter, com mutua relatione, & obligatione, tum collegii ad suum præsidem, qui etiam collegii pars eft, & præsidis ad collegium cui præst,

Si tamen totum Presbyterium, vel morte corporali, vel harefi deficiat, ceffat ea obligatio, & poterit Catholi- Fpifcopi, & cus Episcopus, jam solus, ordinare sibi Compresbyteros Catholicos: & fic, vice verfa, fi vel morte, vel hærefi deficiat Episcopus, & maneat Presbyterium Catholicum, vel fi fit Presbyterium quod regi non foleat ab Episcopo, poterit jam Presbyterium Carholicum, Episcopo Catholico destitutum, valide exercere potestatem jurisdictionis, ordinando Presbyteros, excommunicando contumaces, &c. Nisi forte spes certa sit habendi Episcopum Catholicum

intra breve tempus, quod præstolari poterunt,

Quari folet, utrum Episcopus, sit propriè Pastor totius Dizcefeos, an tantum unius illius Parochiz, cui Pref- funt Paffores, byteralem ordinarie curam impendit. Respondeo: Qubad curam Presbyteralem est Pastor suz Parochia, non autem totius Diacescos; at quoad jurisdictionem, five curam Episcopalem, Pastor est totius Diaceseos. Tenetur parochiz suz przstare ea quæ diximus esse ordinis presbyteralis: Diæcesi verò ea quæ sunt jurisdictionis, five ordinis Episcopalis. Non solum à pabuli præbitione, sed etiam à gubernatione, & rectorali custodia meretur aliquis nomen paftoris. Episcopus, ex consilio presbyterii, aliis etiam fuz Dixceleos parochiis indigentibus prospicere debet de spirituali pabulo pro ratione sui officii. Sicut provideret presbyterium, cui non ellet Episcopus. Bb

Epifcopi)

Ex his

Diferimen prohibitorum.

Ex his patet Presbyterum ab Episcopo suo, vel à Presbyterio, cui deest Episcopus, legitime se gerente, prohibitum, non valide ordinare: Episcopum verò cum suo presbytreio à Synodo Episcoporum, cui subest, etiam legitime se gerente, prohibitum, valide ordinare. Ratio discriminis est, quia plenariam ordinationis executionem, vi ordinis sui Episcopalis, habet Episcopus, & potestate collegiali eam habet presbyterium: non autem simplex quilibet presbyter, vi ordinis sui presbyteralis.

Per hæc facilem habemus, & expeditam viam diffol-

vendi omnia illa dubia, quæ superius proposita sunt.

Sol. dub. ordinatio cujus fit ordinis. CANONISTÆ dicunt, Ordinationem esse ordinis EPISCOPALIS: nos dicebamus, cam esse ordinis PRESBYTERALIS. Conciliatio est: quoad potestatem aptitudinis est ordinis Presbyteralis; at, quoad potestatem plenariæ executionis, est ordinis EPISCOPALIS.

Sol.dub.de demandatione sorum quæ sinne ordinis,

Quidem Theologi, & Canonifte, aiunt, Ordinationem peragi polle ex commissione; alii id negant, hoc arg umento, quod ea que sunt ordinis, non possint demandari Clericis inferioris ordinis. Respondeo: Quæ sunt ordinis Presbyteralis, qui purus eft, & fundamentalis ordo, ea non possunt demandari inferioris ordinis Clericis ; ( nam etiam prædicare E v A N G E L I V M ordinarie per delegationem non est concedendum hominibus non presbyteris, quamvis id eis concedi possit nonnunquam ad exercitium, aut ad experimentum, aut ad necelfarium, pro illa vice, adjumentum: Nam illud præceptum, IT E, DOCETE, &c. MATH. XXVIII. Presbyteris datur, non autem inferioribus Clericis, qui non miffi funt ad pradicationem EVANGELII, fed ad inferiora quædam Ministeria obennda : Pastoribus et Do-Aroribus commissa est EVANGELII pradicatio ; ) At verò demandari possunt ea que sunt ordinis EPISCOPALIS, quia hic ordo prout à Presbyterali distinguitur, jurisdictionalis est, ut ita loquar, neque

Ordo jurif-

neque aliud quicquam nisi mera jurisdictio; qualem habet presbyterium, Episcopo destitutum, supra singulos presbyteros: quæ autem funt jurisdictionis, ea inferioribus Clericis demandari polle omnes fatentur.

Hinc liquet quo sensu recte dici possit Episcopo propriam effe de jure divino solam jurisdictionem, sieut nos Episcopo fit supra afferebamus: et nihileminus Episcopatum effe ordinem facrum à presbyteratu distinctum, quia est spiritua-

lis potestas jurisdictionis.

Ex his etiam paret ordinem in presbytero esse à jurisdictione distinctum; ordinem verò in Episcopo, qua E- firdiffinda jupiscopus est, nihil aliud esse quam ipsam jurisdictionem , rislicioab on contra communem errorem Sorbonistarum, et Canoniftarum. Et contra inanem illam responsionem BE L-LARMINI, LIB. 2, de ROMANO Pontifice, CAP. XXVII: ubi respondens ad argumentum N.I. L1 sumptum ab zqualitate omnium Episcoporum, cum omnes sint ejusdem ordinis, et dignitatis; et Papa RO-M A N V S nihil sit amplius, quam Episcopus, ut conftat tum ex eo, quod ab Episcopis ordinatur, tum ex eo quod DIONYSIVS nullam agnoscit in Ecclefiastica Hierarchia dignitatem Episcopali majorem; unde infert N I L V S Papam non minus teneri legibus Conciliorum, & judicari poste, quam Episcopos cateros: Adhoc, inquam N I L I argumentum responder B E L L A R M I N V S, Episcopos pares esse ratione ordinis, non tamen ratione jurisdictionis: hujus enim ratione Episcopum C O N S T A N-TINOPOLITANV M majorem, esse Episcopo C & S A R I E N S I: Pontificem autem ROMANV M non ideo judicari non posse, quia dignitatem, vel ordinationem habeat Episcopali majorem ; fed quia Episcopalem jurisdictionem amplissimam habeat, ita vt omnibus præsit, nulli subjectus sit. In qua responsione sunt hæcabsurda: 1. Ordinem Episcopalem a jurisdictione Episcopali distinguit ac si jurisdictio effer Bb 2 aliquid:

propria fola jurifdiaio.

aliquid diversum ab ordine, aut latius patens : quasi verò ellet vlla jurisdictio Episcopalis, qua non habeatur per ordinem Episcopalem. Nam si non habeatur vi ordinis Episcopalis, jam non erit ea jurisdictio Episcopalis, sed alterius, conditionis. 2. Cum quæstio illic sit de jurisdictione, quæ fit juris divini, adfert ille exemplum jurifdictionis Patriarchalis Episcopi CONSTANTINOPOLITANI, que non eft Episcopalis, aut divinitus inftitura jurisdictio, sed honor quidam vltro habitus illi Episcopo, ex institutione humana, sive Ecclesiaftica, non eximens eum ab obedientia aut censura Canonum. De quo honore plura inferius dicemus propos. 15. 3. Imperite interpretatur jurisdictionem Episcopalem, ac si ellet supra Episcopos, cum omnis jurisdictio Episcopalis non nisi Diacesanos inferiorum ordinum Clericos & Laicos spectet. Nemo enim per Episcopalem jurisdictionem est Episcoporum Episcopus; fed fuæ quifque dizceseos est Episcopus. Neque datur altior jurisdictio vlla Ecclesiaftica personalis de jure divino; supra hanc autem est potestas Synodica. 4, Denique absque vlla idonea probatione, impudenter petit principium, sumens quod eft in quæstione, quando ait Papam omnibus præesse, nulli subjectum esse. Quod quid aliud eft, quam palam profiteri Papam effe illum Antichriftum? De quo infra Propof. 16.

Alia est observanda distinctio: demandari possunt ea quæsunt jurisdictionis, puta executio earum rerum quas supra memoravimus, at non potest demandari ipsa jurisdictio sive potestas seu ordo Episcopalis: nam hoc esser non facere delegatum, sed Coepiscopum; neque esset de-

legatio, sed associatio.

Objicicbatur, inique facere Ecclesiam que immerentes Presbyteros impediat ab executione potestaris ordinandi, cum eam habeant vi sui ordinis, qua Presbyteri. Respondeo, nihil adimit Presbyteris Ecclesia quod habent vi ordinis Presbyteralis; nam relinquit eis potestatem apritudinis

Demandantur ca quæ funt juritdictionis, non ipfa jurifdictio-

Sol. dub. de impedicione Presbyte. rorum.

titudinis:potestas autem validæ executionis non competit Presbyrero qua Presbyter eft, ( nisi accedat jurisdictionis porestas) sed Episcopo qua Episcopus est; aut etia soli Presbyterio five Synodo Presbyteroru, qua Presbyteriu est feu fynodus, in locis illis vbi non est Epitcopus: & hanc quidem potestatem non potest adimere Ecclesia Episcopo, aut Presbyterio, immerenti. Neque adimitifed eam obtinet Episco-

pus, perionaliter; & Presbyterium collegialiter.

Ar verò si Episcopus aut Synodus notorie desendat valide ordihæresin, neque ordinationem collaturus sit Episcopus, aut nent Presbyfynodus, nifi cum obligatione ad hærefin; fugiendi funt hibiti. lupi illi; neque porest injusta corum intercessio impedire conservationem ordinis, per ministerium residuorum Presbyterorum orthodoxorum, in Ecclesia: quos in tali casu oportet resistere illicitis conatibus Episcopi & collegarum, & in reformationem diligenter incumbere. Neque de auctoritate sua dubitent, cum CHRISTVS promiserit se non defuturum duobus aut tribus congregatis in NOMINE iplius, MATH. CAP. XVIII. Quando igitur Ecclesiam sic occupat, & inundat hæresis & obstinatio, uttantum duo vel tres presbyteri relinquan- thodoxos retur orthodoxi, ad illos paucos pertinet plenaria potestas tas. Ecclesiastica. Duo vel tres sunt presbyterium, quando plures non inveniuntur. Ind unus, cum cœtu orthodoxo, quando non funt alii orthodoxi, habet eam potestarem Ecclesiafticam, qua nulla apud orthodoxos pro tempore alcior repericur, et quam haberet presbyterium vel Epifcopus orthodoxus. Nam deserere Ecclesiam nefas: fas autem non esse à notoriis hæreticis ordinationem petere, aut scienter suscipere, ( et præsertim cum impia obliga- pienda orditione conjunctam ) docent THOMAS, in quarrum Sent. Diftinet, 25. Quaft. 1. Art. 2. Quem fequitur CAPREO-Lvs, ibidem Art. 3. et ANGELVs, in Summa, Verbo, Ordo, cap. 2. et est communis sententia.

FE BELLARMINVS contendit Hareticum mani-Bb festum

Quo cafu teri etiam pro-

Penes orfidet authori-

Non eft petenda aut feienter fufcinatio à notoriishæreticis,

festum ipfo facto effe depositam. Idque probat auctoritate beati PAVLI, qui in EPIST. ad TIT. CAP. 3, jubet hæreticum post duas correptiones vitari : Idest, inquit BELEAR MINVS, postquam manifeste apparet pertinax, & intelligit [Apostolus] ante omnem excommunicationem, & sententiam judicis: vt ibidem feribit HIERONYMVS. Pergit BELLARM. Non Christianus, non potest vllo modo esse Papa: at Hareticus manifestus non est Christianus, vt aperte docet CYPRIA-NVS, Lib. 4, Epift. 2. ATHANASIVS, fermone 2, contra ARIANOS. AVGVSTIN. Lib. de gratia CHRISTI, Cap. 20. HIERONYM. contra Lvc1-FERIANOS, & aly: Hareticus igitur manifestus, Papa esse non potest. - Denique sancti Patresconcorditer docent, non solim Hareticos esse extra Ecclesiam; sed etiam ipso facto carere omni jurisdictione & dignitate Ecclefiastica. CYPRIANVS, Lib. 2, Epist. 6, dicimus, inquit, omnes omnino Hæreticos, arque Schismaticos, nihil habere potestatis ac juris. Et Lib. 2, Epist. 1, docet Hareticos ad Ecclesiam redeuntes suscipiendos vt Laicos, & si antea in Ecclesia Presbyteri, vel Episcopi fuerint. OPTATUS, Lib. I. contra PARMENIANYM, docet Hareticos & Schismaticos claves regni Calorum habere non posse, nec solvere aut ligare. A MBROSIVS, Lib. 1, de pænitentia, Cap. 2: Et Avevstinvs, in Enchiridio, Cap. 65. Idem docet HIERONYMVS. Lib. contra Lyciferianos. - Eft ergo opinio vera Papam Hæreticum manifestum, per se desinere esse Papam, & caput, sicut per se desinit esse Christianus, quare ab Ecclesia posse eum judicari & puniri. - Fundamentum hujus sententia est, quoniam Hareticusmanifestus, nullo modo est membrum Ecclesia. Hæc BEL-

Cafus neceli-

BELLARM. Lib. 2, de R O M A N O Pontifice, Cap. 30.

Quando igitur prædicto modo prævalet Hærelis & obstinatio, quid facient residui Catholici Presbyteri, aut catholici presfolus reliduus Presbyter cum, catu Catholico? Mittent valide ordine ordinandos ad cos qui iplo facto desierunt effe Christia- nane, quamvis ni & funt extra Ecclefiam, & carent omni jurifdictione, & bareticisprodignitate Ecclesiastica, & qui ex pracepto Apostolico vi- hibeanturime tandi funt : qui etiam neminem Ministrum ordinare con- presbyter befentiunt, nifi cum impia obligatione ad Harelin? Cum ne ordinat. igitur penes residuos illos Catholicos pastores jam resideat suprema potestas & jurisdictio Eccleliastica, necesse habebit vel vnus ille Presbyter, multiplicatis fidelibus, collegas sibi ordinare. Et quamvis, extra casum hujusmodi ne-

byteri licite ac ab Episcopis in que unus cellitatis, canonibus conflitutum fit, vt plures fint Presbyteri ordinantes, & vt ordinatio non fine Episcopo peragatur; tamen in talibus coremonialibus, vbi manet effentia forma, & nihil fit in contemptum Canonum, & fervantur

1. Can.

empla Sabbati & jejunii. Et in hujusmodi causis, vbi per graves dissensionum Regulade cascissuras, non hujus aut illius hominis periculum, sed populorum plurimorum, frages jacet; detrahendum est aliquid severitati, vt majoribus sanandis malis charitas sincera Subveniat: vt loquitur AvgvsTINVS, apud GRA-TIANVM, 50. Diftinct. Can. Vs Confistueretur, Agitur illic de admissione aut reditu ad clericatum post alicujus criminis pænitentiam: idem quoque aptè convenit præsenti nostro negotio. Nam in casu à nobis proposito multorum populorum ftrages jacet & periclitatur Ecclesia, Eteft casus extremæ necessitatis. Proinde locum habebie illud quod legimus apud GRATI ANYM, Cauf. 1, Quzft.

illæ regulæ de qualitatibus ordinandorum, quas præscripfit Apostolus, I.TIM. 3, & ad TIT. I.locum habetilla regula juris , Quod non est licitum in lege, necessitas facit licitum, extra, de regulis juris, Cap. 4, vbi adferuntur ex-

fu necefficatio.

E Qued fit etiam licité in casu necessitatis, non est trahendum in ordinariam consequeniam.

1, Can. Remissionem, S. Sed notandum : Necessitas non babet legem, sed ipsa sibi facit legem. Er quod ait GE-LASIVS Papa; Pro necessitate vel villitate Ecclesia. mutilantur & laxantur pracepta canonica : Cauf. 1. Queft. 7, Etsi illa . Quamvis ex eo quod, magna necefsitate cogente, dispensative factum eft, nullum facris Canonibus fieri debeat præjudicium: fed Canones proprium robur obtineant; & cessante necessitate, illud quoque cesset quod factum est pro necessitate, ficut loquitur V & B A-Nvs 2, Papa Cauf. 9, Quæft. 1. Can. Ordinationes. Neque quod certa causarum consideratione interdum de canonum rigore remmittitur, in ordinariam trahendum eft consequentiam : sed sublata necessitate, antiquis & ordinariis vivendum est regulis, Caus. 1, Qualt. 7, Donatum. Neque censendi sunt illi quicquam facere in Canonum contemptum, sed existimandi funt mentem Canonum fervare, qui faciunt quod in fe eft, & quoad patitur Ecclefix necessitas, & necessaria Fidei Catholica custodia, vt Canonibus adhærescant.

Necessas Protestantium qua coacti funt uti ordinatione Presbyterali Et hæc suit conditio PROTESTANTIVM, in reformatione Ecclesiæ, in GERMANIA, aliisque transe
marinis Regionibus: Qui extrema Ecclesiæ necessitate
adacti, vel inviti, necesse habuerunt, misso pro tempore Canonum rigore, saluberrimum adhibere temperamentum; ve & Presbyteri ordinarent, & tamen Disciplina pristina in hoc conservaretur, vt nemini niss secundum
ordinem publicum vocato & ordinato concederetur publica verbi in Ecclesia, & Sacramentorum administratio.
Ex animo optantes, vt potius secundum veteres Canones
ordinarent Episcopi: sed quoniam id ab Episcopis impetrare non potuerunt, absque nefariis obligationibus; &
Episcopi, iterum atque iterum moniti, non destiterunt divinæ veritati resistere, ejusque sinceros prædicatores &
prosessoria immaniter persequi; coacti sunt ad residua

reme-

remedia a DEO ipfis relicta confugere. Neque pottitinjusta Episcoporum jam notorie Hæreticorum prohibitio invalidam reddere eam ordinationem, quam peragebant Catholici Ecclesiarum Pastores, penes quos erat summa pro tempore porestas Ecclesiastica inter Catholicos in illis Regionibus.

Hoca fe factum effe nullo Canonum contemptu, fed officij necessitate, protestati funt GERMANI PRO-TESTANTES in Apologia Confessionis Av GVSTA-N.A., Cap. de numero, & viu Sacramentorum, ad Artic. 14 : vbi hac corum funt verba; Articulum 14, in quo dicimus, nemini nifi rite vocato concedendam effe admi- tium protektanistrationem Sacramentorum, & verbi in Ecclesia, itare- necessitatis, in cipiunt, si tamen vtamur ordinatione Canonica. Hac de quo necesse re in hoc conventu sape testati sumus, nos summa volun- ordinatione tate cupere conservare politiam Ecclesiasticam, & gradus in Ecclesia factos etiam humana auctoritate: scimus enim bono & vili consilio a Patribus Ecclesiasticam Disciplinam, hoc modo vt veteres Canones describunt, constitutam esfe, sed Episcopi Sacerdotes nostros, aut cogunt hoc doctrina genus, quod confessi sumus, abjicere ac damnare, aut nova & inaudita crudelitate miseros & innocentes occidunt. Ha cause impediunt quo minus agnoscant hos Episcopos nostri Sacerdotes: ita savitia Episcoporum in causa est, quare alicubi dissolvitur illa Canonica politia, quam nos magnepere cupiebamus conservare. Ipsi viderint quomodo rationem DEO reddituri fint, quod dissipant Ecclesiam. Nostra conscientia hac in re nihil habent pericult, quia cum sciamus confessionem nostram veram, piam & Catholicam esse, non debemus approbare sevitiam istorum, qui hanc doctrinam persequuntur. Et Ecclesiam esse scimus apud bos, qui verbum DE I recte docent, & recte admini-Arant

Proteffantio de cafufuz per Catholicos Presbyteros prohibitos ab Epifcopis Papanis.

strant sacramenta; non apud illos, qui verbum DEI non solamedictis delere conantur, sed etiam recta & vera docentes trucidant: erga quos, etiamsi quid contra Canones faciunt, tamenipsi canones mitiores sunt. Prorsus hic iterum volumus testatum, nos libenter conservaturos esse Ecclesiasticam & Canonicam politiam, si modò Episcopi dessinant in nostras Ecclesias savire. Hac nostra voluntas & coram DEO, & apud omnes Gentes, adomnem posteritatem excusabit nos, ne nobis imputari possit, quod Episcoporum auctoritas labesactetur, vobi legerint atque audierint homines, nos injustam savitiam Episcoporum deprecantes, nihil aqui impretare potuisse. Hac PROTESTANTES, loco citato.

At quenam, inquies, necessitas jam vrget reformatas Ecclesias, in Regionibus transmarinis, quin possint habere Orthodoxos Episcopos, & ordinationem per Episcopos, secundum veteres Canones? Respondeo: 1. Quedam habent Episcopos Catholicos, quos Superintendentes, vel Superattendentes vocant. 2. Etiam extra casum necessitatis valida est jure divino ea ordinatio que peragitur auctoritate Presbyterij, cui non preest Episcopus, adeoque penes quod est superintendentes absoluta ordinandi potestas, pro tempore, in illa Ecclesia: sicuti supra prolixè ostensum est. 3. Porrò sua cuique Ecclesia hac in parte

necessicas cognita est.

Fateor tamen eas tamdiu laborare defectu quodam economico, quamdiu carent Episcopis. Quamvis igitur etiam sine Episcopis valida sit ordinaito, & tota illatum Ecclesiarum Disciplina, optandum tamen potius vt habeant Episcopos. Hoc enim divinæ institutioni convenientius est, & ad Ecclesiæ pacem, & decorum & ordinem accommodatius: sicut est a nobis in præcedentibus propositionibus earumque exegesibus, & in hac ipsa dissertatione demonstratum.

Modiernus defectus comomicus, quarundam Ecclefiarum refer.

Cano

Canonibus constitutum eft, vt non minus quam tres Episcopi sufficiant ad ordinandu Episcopum: PALLADIVS tamen Scorory m primus Episcopus, SERVANVM Episcopum, OACADVM solus ordinavit, ut scribit IOAN- tiva in ordi-NES MAIOR, LIB. 2, de Gestis SCOTORYM, CAP. 2: abi hæc adjicit verba; Ex isto, inquit, patet quod Epifcopus in necessitate ab uno Episcopo consecratur, & non est de Episcopi essentia quod à tribus ordinetur. Peccant tamen alter ordinantes, vbi Episcoporum trinitas ha-HEC MAIOR. Non tamen existimandum beri ptest. est PALLADIVM, prorfus folum ordinationem eam peregille, quamvis solus fuerit Episcopus: haud dubie enim adhibuit secum Presbyteros salte duos: quemadmodu fecerunt postea duo illi Episcopi qui sibi allociarut Andream Presbyterum Ostiensem, ad ordinandum PELA-GI V M, Episcopum ROMANVM. Sic apud GRATIANVM. 67 Dift. Can. Episcopos : solum Episcopum , interpretatur Glossa, fine aliis Episcopis, non exclusis Clericis .

tatis difpenfanatione Epif-

Cafus necelli-

Nam eriamsi casus incidere possit, ut necesse habeat Presbyter folus ordinare Presbyterum ; ut in casu Hære- quounus presfeos superius memorato: irem, li quis Presbyter ad remotam Oceani insulam appellens, ibique relictus, barba- terum, ris prædicer Evangelium, &, per DEI benedictionem , lucretut ingentem multitudinem , neque illi cum aliis orbis partibus intercedat commercium: necesse habebit, ea, que à Magistris suis accepit, proponere fidelibus hominibus, qui idonei facuri fint etiam alios docere, sicut monet Apostolus, 2 TIM. 2, 2. Eosque jam maturos fecundum Canones qui habentur. 1 TIM. 3, TIT.I, conflituere Presbyteros xara moliv, yay xal' exxlyorar. oppidatim, & per singulas Ecclesias. Quamvis, inquam, ifte casus incidere possit, vix tamen cogitari potest calus, in quo necelle fit Episcopo ut folus eriam fine Presbyteris ordinet Episcopum: nam ordinatio Episcopi necessaria

Alius cafus, in byter bene or. dinat presbynocessaria non est, nisi in multitudine Presbyteroru, ad vitandum Schisma, & decenter ac pacifice gubernandam Ecelesiam. Præsto igitur semper erunt Episcopo ordinatori aliqui saltem Presbyteri, qui cum illo in ordinatione concurrant.

Conciliatio necefiariz folitudinis cum nostra secunda propositione, de sociali ministerio. Quod diximus, supra, Propositione secunda, de sociali Ministerio, illud ita intelligendum est, ut quilibet Pastor collegium aliquod Pastorum, cui subjiciatur, agnoscat, vel asfectu simul et actu, quando scilicet ei præsto est collegium Catholicorum Pastorum, cui subjici possit; vel saltem affectu, si non possit actu, in casu necessaria solitudinis: paratus semper etiam actu subjectionem et obedientiam exhibere, quandocunque nactus suerit collegas.

Ordination per Episcopos in Ecclesiis reformatis BRITAN-

Postquam de ordinatione Presbyterali, jam prolixiùs quam intenderam disservi: subjungam brevem Dialogum, de ea ordinatione quæ in Ecclesiis BRITAN NICIS reformatis sit Ministerio Episcoporum. Meminisse interim convenit eorum quæ supra citavimus ex THOMA, et AVREOLO, et CAPREOLO, et aliis de veritate ordinis, quem confert Episcopus Hæreticus, prohibitus, excommunicatus, degradatus: non quod tali præsidio et tam misera desensione egeat nostra causa, sed quia conducent ad obturandum os imperitis et contentiosis quibusdam Papistis, qui illius dostrinæ, quam prostentur, ignari, caninam exercent sacundiam contra DE I Servos. Cum interim non intelligant quæ loquuntur, neque de quibus affirmant. Audiamus collequentes CATHO. LICYM & PAPISTAM.

## CATHOLICVS.

VID habes quod objicias contra camordinum Ministrationem, qua abipso Reformationis exordio in ANGLIA in hunc usque diem, et nunc etiam DEI beneficio in SCOTIA peragitur per Catholicos Episcopos?

PAP.

PAPISTA. Episcopi vestri non sunt Catholici, sed sunt Heretici, adeog, ipso jure sunt Excommunicati, & om-

ni dignitate Sacerdotali exciderunt .

CATH. Hæretici non sunt. sed quorsum tendit ista criminatio? Si negas Hæreticos & Excommunicatos validè ordinare, et verum ordinem conferre, contradicis Ecclesiæ ROMANÆ. Degradatos etiam Episcopos validè ordinare, docent THOMAS, et AVREOLVS, et CAPREOLVS, et ANGELVS, et Glossa, Caus. 9, Quæst. 1, in principio: et in Can. Ordinationes: Glossa, Niss probare: et alii. Si hæc nescis, disce: si scis, cur gratis rixaris. Sed sae Hæreticos non validè ordinare, id nostrorum ordinationem non infirmabit; nam Episcopi nostri non sunt Hæretici, sed Orthodoxi.

P'AP. Illi vestri Episcopi, qui Religionis reformationem (ve vocatis) primi amplexi sunt, à quibus sunt ordi-

nati? annon à Papa Romano ?

CATH. Dicere pollum verum ordinem & ordinatio. nem Episcopalem, per continuaram successionem in A N-GLIA, jam totos mille annos, elle perpetuò confervatam in hunc vique diem, jam inde a tempore AVGVST 1. NI, ANGLORVM Episcopi, quem ordinavie ETHERIVS, Episcopus ARELATENSIS, (circa annum DOM. 600) tefte BEDA, Lib. 1, Hift. Eccles, Gentis ANGLORVM, Cap. 27. Nos autem ETHERIVM, & AVGVSTINVM non accensemus Hæreticis, neque, GREGORIVM, Papam ROMANVM, cujus hortatu & millu venerat in A N-GLIAM AVGVSTINVS. Quamvis citeriores quosdam ROMANOS Pontifices merito habeamus pro Hæreticis. Canonibus constitutum est, vt tres saltem Comprovinciales Episcopi, cum Metropolitani confensu, ordinent Episcopum, sicut supra docuimus : & ve Metropolitanus à suis Comprovincialibus ordinetur, dist. 66, Archiepiscopus, Si servavit Ecclesia ANGLICA-Cc 4 NA has NA has regulas, non est passa intercidere ordinationem Episcopalem acceptam tempore AVGVSTINI. Sed fac Episcopos nostros abipso LEONE, Papa decimo, qui Religionis reformationi restitit, ordinatos esse; quid inde efficies?

PAP. Nempe, vt fatearis eos aut verum ordinem non accepisse, aut debuisse permanere in Fide ordinantis.

CATH. Annon jam confensimus verum ordinem accipi polle ab Haretico ordinante? num propterea debet ille qui ab Haretico ordinatus eft, permanere in Harefi seu Fide (vel potius perfidia) ordinantis? Quicquid veræ & Catholica fidei profitetur Papa,in eo libenter permanemus : at quam admiscuit perfidiam, merito rejecimus. Sed ve argumenti tui imbecillitatem, clarissimo exemplo, tibi ob oculos ponam; quosdam olim in Hæresi Novatiana ab ipsis Catharis, sive Novatianis ordinatos Pastores, ad Ecclesiam Catholicam postea redeuntes, recepit prima œcumenica Synodus NICEN A, aliique Catholi Patres, in fuis ordinibus, (falvo illis gradu Presbyterij, imo etiam gradu Episcopali fi vel non ellet pro tempore alius illius civitatis Episcopus Catholicus vel placeret Episcopo Catholico com sibi habere collegam) absque nova ordinatione, Concil. NICEN. Can. 8, & Cauf. 1. Quaft. 7, Can. Donatum : & Can. Saluberrimam. Et idem scribit HIERONYMVS, in Dialogo adversus LVCIFERIANOS. AVGVSTINVS autem diferte feribit ordinem in ea Hæresi acceptum, in qua baptizatos recipimus, non effe iterandum, fed effe verum ordinem, Lib. 2, contra Epistolam P A R M E -NIANI, Cap. 13. Et qui hoc poftea negarunt fieri recte posse, LVCIFERIANI, Schismaticis, & propter obstinatam animositatem etiam Hæreticis annumerati funt. Er eam AVGVSTINI doctrinam tenet Ecclesia ROMANA. Vide Concil. TRID: Seff. 23, Cap. 4, & restimonia supra citata. Iam secundùm

no-

dum bellam istam tuam argumentandi solertiam, aut illi ab Hareticis in haresi ordinati non habebant verum ordinem, & sic contradicis Synodo NICBNE, & AVGVSTINO, alijsque orthodoxis Patribus, & Ecclesia ROMANE: aut si verum ordinem acceperunt, debebant permanere in Fide ordinantium, idest, in Haresi Novatianorum, aut ARIANORVM, aut alia quacunque Haresi, in qua verum illum ordinem acceperunt. Viden'in quas te augustias pracipitaveris?

PAP. At ego te jam irretitum tenebo; vt, vel agnoscae Papam esse Catholicum, non autem Hereticum, vel Episcoporum vestrorum, qui à Papa ordinati sunt, ordinationem esse saltem maledictam, & DEO exfam: nam qui ab Heretico ordinem suscipit, ipsa ordinis susceptione peccat mortaliter; adeogue contrahit in

ipfa fui ordinatione maledictionem.

CATH. Qui à notorio Hæretico scienter petit aut sufcipit ordinem, fatemur eum mortaliter peccare : at verò qui ab co petit vel fuscipit ordinem, quem non feit effe Hæreticum, eum excusat quoad petitionem aut susceptionem ordinis, probabilis ignorantia, Cauf. 9, Quaft 1, Can. Ordinationes. Quamvis peccet adhærendo ejus Hærefi:& quicquid maculæ contraxit ipfe ordinatus per fufceptionem immaculati ordinis ab Haretico, id per Harefeos desertionem aboletur. Propterea Patres Catholici quando Hæreticos Episcopos & Presbyteros pænitentiem de Hæresi agentes in suis ordinibus receperunt, non eos rurfum ordinarunt, neque exegerunt ab iis vt ordinem deponerent, sed vt Hæresin deponerent, & per hanc Hæreses abdicationem fideique Catholica finceram professionem coperunt bene habere eum ordinem quem antea vere quidem at male habebant.vt docet AVGVST. lib. 2, contra epistolam Parmeniani, Cap. 13. fic etiam Episcopi nostri qui à Papa, vel a Papistis, in cordis sui simplicitate, ordinem susceperunt, excusantur per probabilem ipsorum ignorantiam, & cordis simplicitatem; & quicquid in Hæresi labis contraxerunt, id per Hæreseos Papisticæ seriam abnegationem deletum eft: & ordo quem acceperunt, non eft abolitus, fed firmus manfiveumque magis falubriter postea habuerunt. Postea vero quam co devenit Papæ obstinatio in Hæresi, vt nobis jam manifeste innotescat eum elle notorium & contumacem Hæreticum, non amplius petimus nec suscipimus ab co ordines. Quamvis abillo ordinaros, & de Hæresiejus ad Ecclesiam Catholicam venientes, fuscipi polle, cum manuum impolitione, existimemus in suis ordinibus, fi examen sustinentes idonei invenianeur : quia ex charitatis lege judicamus illos per ignorantiam cum sequutos elle, ordinemque ab eo susceptife. Approbamus enim illam regulam juris Canonici, ex B e D A sumptam, Vt ea facta, qua dubium est quo animo fiant, in meliorem partem interpretemur. Extra de regulis juris, Cap. 2, Effote.

PAP. Tota hac tua argutatio nititur falsissima hypothesis tun' Papam Hereseos insimulas? prophana hac est calumnia, & impudentissimum mendatium.

CATH. Non clamoribus & conviciis, sed idoneo aliquo argumento refellenda tibi erat mea Hypothesis, si eam velles convulsim. Sed ve re æquiorem habeam, Hypotheseos mez veritatem demonstro, hoc argumen-

Qui doctrinam, de fide & moribus Christianis sacris Scripturis & Catholica antiquitati contrariam palam profitetur, mordiens retinet, & obstinate defendit, ille estnotorius Hareticus, & ex pracepto Apostolico, etiam ante synodalem sententiam fugiendus, ve eversus & peccans, & suopte judicio condemnatus, Tit. 3, 10, 11. & 2, Ioan, 10. at Papa Romanus doctrinam de fide &c. Er-

Audi aliud argumentum:

Qui facrarum Scripturarum, et Catholice antiquitatis doctrinam, de Fide et Moribus Christianis, multoties monitus, contumaciter rejicit, palam condemnat, ejufque Professores crudeliter persequitur, et trucidat, ille est netorius Hæreticus et Homicida: At Papa Romanys sacrarum Scripturarum, etc. Ergo.

PAP. Video quorsam tendas: id nempe satagis, vi me pertrahas ad examen doctrina per Scripturas, of Antiquitatem. laterem lavas: non hac in sadera venis Audi; Suam doctrinam Papa dicit esse Catholicam, aut mihi meus Sacerdos jurat esse Catholicam, ea mihi est Catholica: of quam ille assert, aut hic jurat esse Hereticam, ea mihi est Heretica, hic terminus haret.

CATH. Si affirmanti, aut jurato credas, absque ulteriore examine; quilibet doctrinæ ventus te circumferet.
Affirmabunt, et interposita animarum suarum pro nostris
animabus sponsione, cum horrendis exsecrationibus, jurabunt ARIANI, EVTYCHIANI, aliique Hæretici suam sidem esse Catholicam, nostram verò, in qua contra cos
consentimus, esse Hæreticam. Essem modis superstitiones suas Religioni Christianæ anteponent PAGANI, IvDÆI, MAHVMETANI, etc.

PAP. Isti ommes mentiuntur; at Papa, ejusá Sacerdotes, non mentiuntur. Hoc tutum est, hoc tenebo: ne

me interpella.

CATH. Quam sit hoc parum tutum monstrabimus PROP. XVI. Tutius est DEO credere, quam hominiEx personis probamus Fidem, an ex Fide personas inquit TERTVLLIANVS, Lib. de præscriptionibus adversus
Hæreticos, cap. 3. Idem quoque alibis Non recipio, inquit,
quod extra Scripturam de tuo infers, Libro de carne
CHRISTI, Cap. 7. Et alibis suser Hæreticis qua
cum Ethnicis sapiunt, vi de Scripturis solis quastiones suas
sistant, of stare non poterunt. Lib. de Resurrectione carDd 2 nis, Cap.

dis. Lein

nis , Cap. 3. Audi beatum Apostolum PAVLVM; Sed etiam si nos, aut Angelus è Cælo evangelijet vobis, præter id quod evangelizavimus vobis, anathema sit. Vt ante diximus, etjam nunc iterum dico; Si quis vobis evangelizaverit preter id quod accepistis, anathema sit. GALAT. 1.8,9. Sed quoniam co impieraris arque infidelitatis devenistis, ut jam pluris apud vos fit posteriorum doctorum autoritas, quam ipsorum Apostolorum, & utrisque præferatis Papam ROMANVM: si non credis Apostolo, crede tamen S. AvgvsTINO, cujus hæc sunt verba, Lib. 3; contra literas Petiliani, Cap. 6. Proinde sive de CHRISTO, sive de ejus Ecclesia, sive de quacunque alia re que pertinet ad fidem vitamque nostram, non dicam nos, nequaquam comparandi ei qui dixit, Licet si nos, sed omnino quod seguntus adjecit; Si Angelus de Calo vobis annunciaverit, praterquam quod in Scripturis legalibus, & Evangelicis accepistis, anathema sit. Item, Lib. z.de doctrina Christiana, Cap. Ix. In iis que APERTE in Scriptura posita sunt, inventuntur illa OMNIA que continent fidem moresque vivendi. Hæc Avgystinvs. Quod fi neque Avgvstino credis; audi Zepherinym, Papam Romanym; Sicut Stellas Cali non exitinguit nox, sic mentes fidelium Ginherentes firmamento sancta Scriptura non obscurat mundana iniquitas. 30. Diftinct. Sicut Stellas. Audi LEONEM, hujus nominis primum, Papam Romanym: Quid autem iniquius, quam impia sapere, & sapientioribus doctiorsbufque non credere? Sed in hanc insipientiam cadunt, qui cum ad cognoscendam veritatem aliquoimpediuntur obscuro, non ad Propheticus voces, non ad Apostolicus, nec ad Evangelicus auctoritates; sed ad femetipfes recurrunt. Et ideo magistri erroris existunt, quia

quia veritatis Discipuli non suere. Hzc Leo, in Epistola ENCYCLICA, ad FLAVIANVM: quæ etiam invenies à GRATIANO citata, Caus. 24, Quæst. 3, Quid autem. Audi GREGORIVM,

PAP. Abeo, Vale.

CATHOL. Vale: DEVS tui mifercatur.

Hunc brevem Dialogum inferuimus proprer imperi-

tos quoidam Papiltas .

Nunc, ut promisimus, aliquid dicendum de ea ordinatione quam peragit Episcopus Herericus, aut Excommunicatus, aut Degradatus. De Hæreticis, distinguit Glossa 1, Quæft. 7, Si qui Presbyteri: inter rigorem Paterna Difciplina, et pietatem Matris Ecolelia. Aptior erit trimembris dittinctio; inter justam severitatem paternæ Difciplinæ, & misericordiam licitam piæ Matris Ecclesiæ, & injustum rigorem morosorum. Secundum severitatem paternæ Disciplinæ, ad terrendum alios, quandog, ab Hæresi redeuntes Clerici, quamvis à Catholicis ante Apostafiam ordinati, non recipiebantur in fuis ordinibus, fed ad Laicam tantummodo communionem admittebantur: sicut pater ex Epistola Cornelli, Episcopi Romani, ad Fa-BIVM, Episcopum ANTIOCHENVM, apad Evsebivm, hist, Eccles. lib. 6. cap. 35. my. et ex Cypaiano, lib. 2, epift. 1. er caul.1, quæft.7, can. Si qui Presbyteri: Quod tamen non defperatione indulgentia, fed rigore factum est disciplina, ut loquitur AVGVSTINVS, Apud GRATIANVM, 50, Dift. Vt conftitueretur. Propterea nonnunqua, etia ab Hereticis ordinati recipiebatut in suis ordinibus, per misericordia piæ marris Ecclesiæ, ut hac benignitate allicerentur errates, ad deferedu errore, et amplectendam veritatem, sieut statutum est in Concilio NICANO, Can. 8, de Novatianistet factum legimus à Leo-NE, Episcopo Romano, Caus. 1, Quast. 7, Can. Donatam : et Can. Salaberrimum : et recte fieri docet Avgvst 1-NVS, Libro 2, contra Epift. PARMENIAN, CAP. XIII. Dd 3 LVCIFER .

LVCIFER, Episcopus CARALITANVS, introducere conatus eft rigidam quandam morofitatem, afferens ne cos quidem qui in Ecclesia Catholica ordinati erant, & postea in Hærefin lapsi funt, polle juste in suis ordinibus recipi, redeuntes ab Hæresi. Quem Errorem refellit HIERONYMVS, in Dialogo adversus LVCIFERIANOS. Et meritò, quia repugnat, licitæ ac laudabili pietati matris Ecclesia, et Concilio NI CANO. Quorundam autem Hæreticorum Clericis in Hæresi ordinatis, et ab Hæresi redeuntibus, hic favor conceditur, ut detur eis officium Clericale, inter Catholicos, etiamsi de novo ordinentur, et ita ordo, quem in Hæresi acceperunt, nullo locohabeatur. Et hunc tolu favore fortalle imperitus aliquis suspicabitur NICENOS Patres indulsisse Catharis five Novatianis: Can. 8. quo exceperunt PAVLIA -NISTAS ad munus clericale idoneos: Can. 19. explicabo igitur mentem Concilij NIC ENI. Verba Canonis 8. de Novatianis hac funt. De his qui fe Catharos aliquando nominabant, si aliquando venerint ad Catholicam & Apostolicam Ecclesiam, placuit sancto & magne Concilio, vt manuum impositionem accipientes, sic in clero permaneant. use zupodetunerus autus never stus ει τω κλήρω.

De PAVLIANISTIS verò five SAMOSA-TENIANIS, (qui IN NOMINE PATRIS, ET FILII; ET SPIRITYS SANCTI, minime baptizabant, sicut de eis scribit INNOCENTIFS primus, Episcopus ROMANVS, Epist. 22, ad Episcopos MACEDONIA) fic flatmunt NICANI Parres, Can. 19. De PAVLIANISTIS ad Ecclesiam Catholicam confugientibus definitio prolata est, ve baptizentur omnino. Si qui autem de his praterito tempore fuerint in clere, siquidem immaculati & irreprahensibiles apparuerint, baptizati ordinentur ab Episcopo Ecclefia

elessa Catholica [ἀναδαπλθέντις χαροτονάθωσαν τσο τε τῆς καθολικῆς ἀκκλησίας Πποκόπε.] Quod si discussio incongruos eos invenerit, abjici tales convenit.

Ex collatione horum Canonum manifestum est, ordinationem à PAVLIANISTIS factam pro non facta habitam etfe. Et venientes ad Catholicam Ecclesiam non potuiffe permanere in ordine quem nullum habebant; fed in ipfa Ecclesia Catholica quosdam corum ordinatos effe, ordinem accipientes quem antea non habebant; sicur & baptismum. At ordinationem Catharorum, in ipsa corum Hæresi factam, Patres NICENOS ratam habuisse, nec justife eam iterari, aut Catharorum Clericos, ad Ecclesiam Catholicam venientes, in Catholica Ecclesia ordimari zoporovenodou, ficut PAVLIANISTAS, fed tantum y dooder er Day, id est per impolitionem manuum reconciliari & benedici, & sic concessisse eis ve in ordine MANERENT: quem scilicer prius habebant. Ea igitur manuum impolitio non fuit ordinatoria, sed fuit reconciliatoria, fuit oratio super hominem. Caul. r. Quaft. 1. Manus.

Idem, docet AVGVSTINVS, Lib. 2. contra Epistolam PARMENIANI, Cap. 13. Vbi his duobus vittur Argumentis 1. quorum baptisma verum est, eorum & ordinatio vera est; Nulla, inquit, ostenditur causa, cur ille qui ipsum baptismum amittere non potest, justandi amittere possit. Vtrumg, enim Sacramentum est, & quadam consecratione vtrumg, homini datur: illud cum baptizatur, istud cum ordinatur: ideog, in Catholica vtrumg, non licet iterari. Nam si quando ex ipsa parte [Donati] venientes etiam prapositi, pro bono pacis, correcto Schismatis errore, suscepti sunt: & si visum est opus este, vt eadem officia gererent, que gerebant, non sunt rursus ordinati; sed sicut baptismus in eu, ita

ordinatio mansit integra: quia in pracisione fuerat vitium, quod unitatis pace correctum est, non in Sacramentis, qua whicunque sunt ipsa wera sunt. — Aliud est pror-sus non habere aliud perniciose habere, aliud salubriter habere. Quicquid non habetur, dandum est cum opus est dari: quod verò perniciosè habetur, per correctionem depulsa pernicie agendum est ve salubriter habeatur. 2. Hoc cuam argumento viitur AVGVSTINVS, ficut ordinati in Ecclesia Catholica, si ab ea recedant, non amittunt suos ordines, ideoque si cos Apostalia sua pœniteat, redeantque ad Ecclesiam Carholicam, recipi poffunt in suis ordinibus, & si recipiantur, non sunt de novo ordinandi : ita etiam qui ab Hæreticis in ipfa Hærefi ordinem habentibus ordinati funt habent verum ordinem, neque, fi ad Ecclesiam Catholicam veniant, funt rurfum ordinandi. Quapropter, inquit, sicut redeunti non redditur quod foris habebat, sic venienti non repetendum est, quod etiam foris accepit. Vnde consequenter intelligitur perversitatem hominum esse corrigendam, sanctitatem autem Sacramenterum in nullo perverso esse violandam. Constat enim cam in perversis & sceleratis hominibus, sive in eis qui intus sunt, sive in eis qui foris sunt, impollutam atque inviolabilem permanere: & quia dicuntur ea mali polluere, quantum in ipsis est dicuntur, cum illa impolluta permaneant : sed in bonis permanent ad præmium, in malis permanent ad judicium. Hac AVGVSTINVS.

AVGVSTINV M imitati PROTESTAN-TES TEVTONES, in Apologia Confessionis AV-GVSTANE, Cap. de numero & vsu Sacramentorum. Et 10ANNES CALVINVS, Lib. 4, Instit. Cap. 19, § 28, ordinem de Ministerio verbi & vero Presbyteriz munere intellectum vocant Sacramentum. S C O-TVS

TYS quidem, in quartum Sent. Diftinet. 24, Quæft. vnjca, dicit, Quod loquendo proprie de sacramento, ordo non est Sacramentum: quia omne Sacramentum, &c. Reliqua invenies supra à nobis citata, post Propositionem duodecimam. Si cuiquam propositum est litigare de vocabulo, non certabo. Certum eft ordinem facrum effe fpiritualem potestatem, in homine, à Deo institutam, cum promissione gratia, EPHES. 4.8, 14. ROM. 12. 6. & 2 TIM. 1.6.

De excommunicatis distingui folet inter excommu- De Excep nicatos à jure, & excommunicatos à judice. Et hi tursus municatis. vel in cumulo, vel nominatim excommunicantur. De ordinatione per excommunicatos, vide Cauf, 9, Quaft. 1. vbi Glotfa difcordat à Magistre, Ibidem dicitur, Hareticos & Schismaticos ipso jure elle excommunicatos, Can.

Nos confecrationem, in Glotfa.

Excommunicatio privat communione, depositio ordine: sicut in Hæretico potest elle verus ordo, sic in excommunicato. Non enim excommunicatio per fe, sed quatenus conjunctam habens depositionem, pellit ab ordine. Neque habet omnis excommunicatio conjunctam depolitionem'. Nam excommunicatio incurritur, quandoque à jure, quandoque à judice, inquit Scotvs, in quartum Sent, Diftinet. 25, Quæft. 1, Num. 11. At depositio nunquam à jure, sed pracise infligenda est à judice, ait idem Scorvs, ibid, Num. 4. Sed annon agnoscebamus, cum BELLARMINO, Hareticos manifestos esfe ipio jure depositos? Certe id agnoscimus de omnibo Clericis Hareticis, quoad jus liciti exercitij, & quoad alios ve ab corum communione abstineant : & cis non obediant: sed non est accipiendum de omnibus Hæreticis, quoad valorem exercitij, in Sacramentorum administratione: licet injusta corum censura, etiam ipso jure nulla fint . Sive autem Episcopi Hæretici, vi sui ordinis, habeant

beant potestate censure, sive no habeant, (de co enim nihil impræsentiaru affirmamus) haud dubie tamen per Hæresin exciderunt jure exercendi eam potestate erga Catholicos; & per iniquitatem sententia, ipsa etiam sententia ipso jure nulla est.

Est & quædam excommunicatio partialis, seu potius suspensio alicujus Episcopi à communione Fratrum Comprovincialium, relicta ei interim administratione & communione suz Ecclesiæ de qua 18 Distinct. & Caus. 11,

Quest. 3. Episcopi si.

De Degrada-

Degradatio vel est depositio alicujus ab uno gradu, reservato ei alio inferiori gradu; vel est amotio ab ommi gradu clericali, & tunc idem est degradatio & depositio; qua est totalis amotio à statu clericali. Vi scribit S c o t v s in quartum Sent. Dist. 25. Quast. Num. 4. ibidem tamen se explicans S c o t v s ait, per depositionem non auseri characterem ordinis, & per consequens, nec ipso ordines susceptos: sed tosti licentiam exercendi actum cujuscunque ordinis; & etiam privilegium quod competit ordinatis: & inde talem tradi curia seculari. Hac SCOTVS.

In Glossa, Caus. 9. Qu. i. in principio hac ponitur regula; Hac ergo sit sides tua quod Haretici & excommunicati & depositi vera Sacramenta conserunt; & verum Corpus CHRISTI consiciunt: vt not. 1. Quast. 1. Dominus declaravit. Io. Sed è vestigio contradicitur huic Glossa ibidem; Quod dicit Io. de deposito non credo esse verum: vt 30. Dist. Can. accedens. B. Ego posteriori Glossatori assentior: de deposito plena & persecta depositione.

Esticulm resplex depositio: Van est prossus invalida & ipso sure nolla: Nam quemadmodum de excommunicatione, ha estam de depositione verum est quod ait G E-LASIVS Papa: Apud DEVM, & ejus Ecclessom,

nemin

Deposicio prorsus invalida.

neminem potest gravare injusta sententia : ita ergo ea se non absolvi desideret, quia se nullatenus perspicit obligatum. Cauf. 11. Quæft. 3. Cui eft. Timendam, ait VARANVS, fententiam Episcopi, licet injusteliget: codem, Quibus Episcopi. Sed non eft feryanda: Can. Si Episcopus. Eodem. Quando subditi excommunicantur ideo quia ad malum cogi non possunt ; tunc sententia non est obediendum. Eadem Cauf. 11. Quaft. 3. Si is qui praest. Idem de depositione dicendum est. Talis suit depositio Episcoporum Catholicorum, per ARIANOS & DIOSCORIANOS aliofque Hæreticos. Nam etiamfi cos à sedibus suis vi abegerint, depositio tamen ipso jure nulla fuit. Alia est depositio semiplena; quando scilicet unius Ecclesia Episcopi excommunicant alterius Ecclesia Episcopos; vel diversarum Depositios Ecclesiarum Episcopi se invicem deponunt, neque tamen quisquam corum à suis Comprovincialibus deponitur, aut in sua Ecclesia pro deposito habetur. Hac potius denunciatio eft belli Ecclesiastici, & dissolutio Fraterni commercii, & publica declaratio qua judicium fuum hi de illis, & de his illi profitentur; nempe, quod fint depositione digni. Si justum sit judicium, est semiplena depositio. Sic fe invicem deposuerunt CYRILLYS ALEXANDRINVS, & IOANNES ANTIOCHENVS; ubi melior fuit caufa CYRIL. LI. Postea autem reconciliati thronos sibi invicem restituerunt. Sic Leo, Episcopus Romanys, excommunicavir & depoluit Dioscorym, Episcopum ALEXANDRI-NYM; & DIOSCORVS, LEONEM: ubi melior fuit caufa LEONIS. Sic etiam se invicem deposuerunt Nicobays primus, Papa Romanys, et Photivs, Patriarcha Con-STANTINOPOLITANYS. Plurima hojus imperfecte depolitionis exempla occurrunt in Historia veteris Ecclefia. Nec injusta illa, neque semiplena ista depositio evacuat ordinationes à deposito factas. Sed est rertium quoddam genus depolicionis; quando nimirum , reus in fuo foro,le-Ec 2

Depolitio ple-na & perfecta.

gitim

Tolhit ordinem & valorem exercitii. gitime convictus alicujus criminis, depolitionem merentis, per competentis judicis sententiam, adstipulante etiam illa Ecclesia, cum qua adhuc communionem profitetur, & in qua servit, deponitur ob officio & ordine Clericali.

Talem depositium puto non valide posse ordinares quia jam caret iplo ordine. Hac eft plena & perfecta depolitio. Cujus descriptionem per verba Canonum investigabimus : Sic enim de hac censura loquuntur Canones, vt pro eo quod diceres ; Hic delinquens depenatur, Canones non solu n hoc dicant, sed etiam, ab officio deponatur, 50. dift. accedens. Degraderur, 46. Dift. Clericus maledicus. Degradetur abofficio: esdem Dift. Clericus qui. Gradu careat, 50. Dift. Clericum qui. Proprio excidat gradu, 78 BIXES EXWITTETS Balus, Concil. CHALCED. Can. 2. Ab offici honore deponatur, 50. Dist. Si Episcopus. Ab officio retrahatur, 46. Dift. Clericum. Repellatur omnino à Sacerdotali honore, omnino deponatur, & ab omni Sacerdotio alienus fit, Cauf. 1, Quæft. 7, Si quis omnem. A Sacerdoty ordine dejiciatur, facro ordine privetur, 50. Dift. Accedens. Ecclesiastica dignitate careat : 24. Diftinet. Quando Episcopus. A Sacerdotio cadat, Caus. 1, Quast. 7, Si quis omnem. In clericatu non permaneat; 50. Dift.Ve constitueretur. In ordinatione Ecclesiastica non habeatur, 50. Dift. Si quis Presbyter. Laicam tantummodo communionem accipiat, 50. Dift. Si Episcopus, Dejiciatur, & Latcamtantummedo communionem in fine vita accipiat. (Hoc de co dicitur qui Homicidij, aut facto, aut præcepto, aut Cofilio, aut defentione post Baptifmu conscius fuerit) 50. Dift. Si quis viduam. Ab omni Sacerdoty officio maneat penitus alienus, concessa ei licentia Ecclesiam ingrediendi & communicandi, sient Laico, Cauf. 11. Quaft. 3, TEVGALDVM. Ab bonore five gradu separetur, & bonore seu gradu nudetur, Novel, 123, Cap. 21. Sacro ordine careat, 50. Dift. Pervenit. Ordinatione privetur, Caus. 15, quæst. 8, Qui admisit.

Clerici igitur depolitio plena &perfecta, eft ejus degra- ficio Clerici. datio & dejectio ab officio, honore, dignitate, ordine, & plena & percommunione Clericalis adeo ve jam facro ordine careat, nec in Clericatu permaneat, nec in ordinatione Ecclesiastica habendus sit, quippe ordinatione privatus, ordine & gradu nudatus, privatus, ab eoque separatus, vtilli in Ecclefiafticis plus non fit relictum quam Laïco, puta vt Ecclesiam ingrediatur, & Laicam cum Laicis, non autem Clericalem cum Clericis, communionem accipiat.

Laïca illa comunio non fuit comunio sub una tantum Laica comspecie, sicut pueriliter nugatur BELLARM.lib.4, de Euchari- munio. ftia,cap. 24, S. Sed neg. bac. Sed fuit fub utrag. fpecie comunio extra cancellos fanctuarii, seu loci illius qui erat Episcopo, et Presbyteris, et Diaconis tributus. Eratq. Laicis, celebrationis tempore, inacceifuster dicebatur etiam Presbyteriumget Diaconicum, diocnovinor, et Sacrarium, et Secretarium. THEODORETUS VOCAL TE ENDOY Τῶν κιγκλίδων, loca intra Cancellos. THEOD, lib. 5, hift, Eccl. c. 17: Concil. LAOD. can. 21: et dift. 23, can. Nonoportet Subdiaconos : et Conc. BRAGARENS, 1, can. 3 1: et ex Concil. AGATHENST. apud GRATIAN. 23, dist. Non oportet infastratos: et, de confecratione, dift. 2, can. Sacerdotam. Hoc de Laiea communione obiter sufficiat. Redeo ad Depositos.

Distinguendum est inter licentiam exercitis, sive jus liciti exercitii, & exercitii sive liciti, sive illiciti valorem. Vel potius distinguantur hac tria; Potestas ordinis, Licentia exercitii, Valor exercitii. Non à licentia exercitii, sed ab ordinis potestate pendet exercitii valor, in ordinatione, & quorumcunque Sacramentorum administratione. (Nam de censuris alia est ratio, ut supra monuimus. ) Ideo suspenfi, excommunicati, haretici, quamvis non licitè exerceant ca que sunt ordinis clericalis, valide tamen in prædictis ca exercent quamdiu ipiu fervant ordine, & potestate ordinis;

Quid fie debo.

quam ista non tollunt. At depositus depositione plena & persecta non valide exercet ea quæ sunt ordinis, quia ipse caret ordine & potestate ordinis. Et jam non nisi Laicus est, et tanto deteriore conditione quam alii Laici, quod longe dissicilor sit ejus restitutio, quam aliorum Laicorum promotio. De hoc vide apud GRATIANVM, Distinct, 50, et Caus. 1, Quast. 7. SCOTVS non negat posse restitui depositos, Quamvis, inquit, legitime depositus non legatur postea restitutus. In quartum sent, Dinstinct. 25, quast. 1. Num. 5.

Quid igitur dicemus de indelebili Charactere? nam ij qui negant vlla depositione tolli ordinem; verba Canonum, quibus depositi dicuntur ordine carere, &c. Aiunt esse intellegenda quoad executionem, non autem quoad Characterem. Et cum semper maneat Character, qui ordinatione impressus est, inde colligunt semper manere ipsum ordinem. Sicut semper manent Baptismus, & Confirmatio; neque possunt vel amitti vel iterari. In his enim

tribus Sacramentis imprimi Characterem.

Respondeo: 1. Certum est, Baptismum non esse iterandum: qui autem Baptismum iterari non posse probat, per hoc quod in baptismo imprimatur Character indelebilis: Ille probat propositum manifestius per immanifestius, inquit SCOTVS, in quartum Sent, diftinet. 6, Quaft. 7, Num. 2. Item: necessitas talis forma impressanon apparet, etiam secundum ea que funt credita de baptismo: quianec Scriptura sacra istud exprimit esse necessarium in Baptismo, nec sancti, explicité; nec seguitur evidenter ex veritate Baptifmi credita. eadem Diftinet . Quzft. 9, Num. 4. Item; ROMANA autem Ecclefia videtur fentire Characterem imprimi in Baptismo, sicut dicit I N-NOCENTIVS tertius, extra, de Baptismo. Propter ergo folam auctoritatem Ecclefia quantum occurrit ad prefens, est powendum Characterem imprimi. Eas dem 148.478

De Characte-

vam

dem Quast. Num. 14. Hae SCOTYS. Curautem tantum tribuat SCOTYS Ecclesia ROMAN E, ve quod neque ratione, neque experientia, neque per facras Scripturas, neque Patrum testimonijs probari potest, id admittat propter solam auctoritatem Ecclesia ROMAN E; indicat SCOTYS, loco proximè citato; nempe, 2ma, sient habetur extra, de Hereticii, ad abolendam; sentiendum est de Sacrament is Ecclesia, sient sentit Ecclesia ROMAN A. At nos nuperum illud decretum LVCII Papa tertij (qui sedit Anno DOM 1NI millesimo centesimo octogesimo tertio) non tanti facimus, ve ex personis probemus sidem: sed potius ex side probamus personas. Non enim novis revelationibus nunc regitur Ecclesia, ve recte scripsie BELLARM. Lib. 4, deverbo DEI, Cap. 9. Hae prima responsio est.

z. Quid sit Character, & in quo subjecto, nondum consenserunt Theologi. vide BON AVENT. in quartum Sent. Distinct. 6, Art 1, Quart. 1. vbi varia adferuntur pugnantes sententia. THOM. in quartum Sent. Distinct. 4. Quart. 1: SCOT. in quartum Sent. Dist. 6, Quart. 10, & 11: vbi THOME sententiam \$COTVS refellit.

3. Posito manere aliquem Characterem indelebilem, post depositionem, non tamen sequitur manere ipsum ordinem vel potestatem ordinis; aut depositum valide ordinare. Nam etiam in Inferno, in damnatis, & in anima etiam separata, manet ille indelebilis Character, vt docet BONA-VENTVRA, in quartum Sent. Distinct. 6, Quast. 5, & SCOTVS ibidem, Quast. 9, Num. 19. Nemo autem sanus dicet manere ordinem in Inferno, & posse eum, qui aliquando suit Episcopus, jam valide baptizare & ordinare in Poserno. Neque objici potest homines non esse idoneos in Inferno, qui baptizentur aut ordinentur, nam nulla ratio reddi potest cur Clerici retineant potestatem acti-

vam conferendi, magis quam Laici potestatem passivam suscipendi: vtraque enim frustra & inutiliter manet.

4. BONAVBNTVRA ait cos, qui sunt in minoribus ordinibus constituti, posse licite redire ad laicatum: & tamen manere in eis Characterem: in quartum Sent. Diffunct. 24, Art. 1, Quast. 1. Ergo ex eo quod maneat Character, non sequitur ipsum quo que ordinem manere.

5. Si queras ex BON AVENTVRA ad quid igitur manear Character: responder ipse ibidem; Character
smnium ordinum manet in anima, sive revertentis ad
Laicatum, sive morientis, vt signaculum distinctivum:
& boc vel ad gloriam, si bene vsus est, vel ad ignominiam, si male: nec oportet quod maneat semper quantum ad vsum Ministery: quia iste vsus quodam modo convertitur in pramium, vel supplicium. Hec BONAVENTVRA.

6. Manet quidem aliquid in deposito distinctivum, quo ab aliis Laicis diftinguitur : ad diftinctionem autem non eft necessaria aliqua impressa forma, sed sufficit actus transiens in præteritum, nempe, quod fit aliquando ordinatus: vt docer Scotvs, in quartum Sent. Dift. 6, Quaft. 9, Num. 10, & 18. Manet in deposito non Character præfentis alicujus officij aut poteftatis, fed vefligium quoddam præteriti honoris & aliquando habitæ potestatis: per quod vestigium ab alijs Laicis, nunquam ordinatis, diftinguitur: & peracta sufficienti pænitentia, fi idoneus inveniatur, & vtilitas Ecclesia postuler, reftitui poterit absque nova ordinatione, Veluti si Princeps aliquis fatrapis fuis imprimi vellet officiorum, quæ gererent, fligmata feu Characteres: Er candenti ferro inureretur brachio camerarij figura elavis, & brachio hipparchi, five prafecti equitum, imago equi, & brachio pincerna amago scyphi. Et postea accideret vt offensus Princeps allos merito ab officijs deponerer, aliifque officia illa do-

Istan

naret : & hos etiam officiorum Characteribus signandos guraret. Stigmata illa quæ in no depolitis erat Characteres pratentis potestatis, effent in depositis vestigia duntaxat præteritæ potestatis : neque jam magis validum ellet quicquid ifti depositi agerent corum quæ ad officia illa pertinerent, quam si quilquam alius privatus illud'ageret, qui tale officium nunquam geffiffet. Quamvis in hoc fit discrimen, quod, si placeret Principi depositos istos restituere, non opus effet nova fignatione : fed illud vestigium priftinæ poteftatis evaderet ruifum Character præfentis potestatis. Nolim quidem de hoc funem contentionis ducere: dixi tamen quid sentiam de depositis.

Hortor autem Papistas, ut Milla posthae contra noftrorum Pastorum vocationem vitilitigatione, irritos suos conatus jam toties experti; convertant le ad fuos Sacerdo- De Sacerdois tes, ubi facilior erit victoria. Interrogent eos de ordine bus, & facrif fui Sacerdorii; utrum fint Sacerdotes feeundum ordinem A ARON, an secundum ordinem M E L C H 1-S E D E C. Neutrum enim recte dici poteft. Videntur quidem TRIDENTINI Sacerdorium fuum, quod appellant Sacer otium Novi TESTAMEN-TI, referre ad ordinen. MELCHISEDEC, Concil.

Trid. Seff. 22. Sed imperite & facrilege ...

Nam 1. Sacerdotium Novi Testamente, secundum ordinem MELCHISEDEC, non convenit pluribus, fed uni CHRISTO, & per hoc differt à Sacerdotio Aaronico, H E B R. 7.23, 24.

2. Vnus ille nullos habet successores, nam in æternum habet Sacerdotium intransitiva amaggeany, HEBR.

7. 24.

3. Nulli peccatori, aut habenti infirmitatem, convenire potest hoc Sacerdorium, H E B R. 7. 26, 27, 28.

4. in Sacerdotio secundum ordinem M E L C H I-S E D E C, est unum cantummodo Sacrificium, non plura, H E B R. 10. 12.

5. Sacrific

8.

5. Sacrificium est ipse Sacerdos, qui per Spiritum æternum seipsum obtulit inculpatum DEO, HEBR. 7. 27. &c 9. 14, 26. EPHES. 5. 2.

G. Hoc Sacrificium non Q VOTIDIE neque S E-PE [s nat ήμεραν, εδι πολλάκις] offert, sed illud semel [απαξ εφάπαξ] obtulit, nunqua postes offerendu. HEB.7. 27. & cap.o. vers. 12, 25, 25, 28. & cap. 10. vers. 10, 11, 12.

7. Post illam unicam oblationem semel peractam, nullus relictus est locus ulli novæ five hujus ipfius five alterius cujuscuq. sacrificij oblationi pro peccatis; Heb.10.12, 14,18.eft μία θυσια, unica victimalive hostia, vers. 12,μιά προσφορά, εφάπαζ, unica oblatio femel facta, verf. 10, 14. Ex i'TI πεοσφορά περι αμαρτίας, non est amplius oblatio pro peccato, verf. 18. Id eft, neque alia res eft, que in propitiationem offeratur, neque est alius actus oblationis propitiatoria. TRIDENTINI aiunt CHRISTVM in Cona novissima corpus & sanguinem suum, sub speciebus panis & vini; DEO Patri obtulitle; & Apostolos ibidem conftituisse Novi Testamenti Sacerdotes, eifque & corum fucceiforibus, ut offerrent, pracepiffe, per hac verba, HOC FACITE IN MEAN COMMEMORATIONEM. Concil. TRID. Self. 22, Cap. 1. At credendum potius facræ Scripturæ, quæ dicit eum non fæpe [ makanis , ] fed femel [ ¿pawaž] fe obtulife. Et illa unica oblatione, femel facta, æternam redemptionem nactum elle, aboleville peccatu, nos fanctificalle,& in ærernum confummaffe feu cofecraffe manawevas leos quifanctificatur. Be huic unica oblationi femel peracta fubjungit facra Scriptura, To Aoiwor, de catero, seu id quod superest, & ex of suries. fecundo loco, exfpectationem complementi illius promifsionis de subjectione inimicorum ejus, ut fiant scabellum pedum ejus; & ultimum ejus adventum in gloria, in die Judicii , H E B K. 10, 13, & Cap. 9, verf. 28.

8. Quotiescunq; CHRISTVS offertur in remissionem

peccatoru, toties moritur; non enim impetrat remissionem, nisi qua Mediator Novi Testamenti, ubi autem Testamentum est, mors intercedat necesse est Testatoris, & quoties cunque seipsum offert ad tollenda peccata, necesse est ipsum pati, HEBR. 9, 15, 16, 25. Inanissimum igitur est commentum Sacrificii propitiatorii incruenti.

9. In tota Cœnæ institutione & celebratione, nulla prorsus vel levissima sit métio Sacrisscii, aut Oblationis, aut Sacerdotii, nisi in illis verbis, Q VOD PRO VOBIS FRANGITVR, &, Q VI PRO MVLTIS EFFVNDITVR IN REMISSIONEM PECCATORYM. Quæ verba ipsam CHRISTI in Cruce passionem & mortem signisscant: in Missautem Sacriscionegat Papistæ CHRISTVM in se quicquam verè pati, aut mori, aut Corpusejus verè frangi, aut Sanguinem ejus verè essundi. Vide, de cosecratione, dist. 2, Can. Ego BERENGARIVS, in Glossa: & Concil. TRID. Sess. 13, Cap. 3.

10. Inipla Conz celebratione DOMINVS Oblationem PRO NOBIS, & IN REMISSIO-NEM PECCATORVM, nullam aliam commemorat, nisi eam qua Corpus ejus fractum eft, & Sanguis ejus effulus, & ipie mortuus eft. Er hanc Oblationem, hanc mortem nobis comendat in Eucharistia comemorandam, noniterandam. Impie igitur faciunt, qui absque DEI Verbo remissionem peccatorum, et salutem, ex alia quacunque Oblatione, tanquam vere Propitiatoria, exspectant. Vtimur Sacramento tanquam instrumento gratia, et symbolica comemoratione mortis CHRISTI, verique illius & proprii Sacrificii Propitiatorii pro nobis semel oblati: sicut DOMINVS præcepir. At non rangua vero & proprio Sacrificio propitiatorio, ficutipfu vocant TRID. fcff. 22. can: ;et can. 3,affirmantes, de Sacramento proprie, quod propriú est rei, et non nisi symbolice et sacramentaliter copetit Sacrameto.

fignificancia, FRANGITVR, EFFVNDITVR, intelligent FF 2 Papiftz Papiftz non proprie, sed metonymice, ut fractionem et effasionem in Sacramento Eucharistiz ad solas referant species; illæso CHRISTI corpore et sanguine; de consecratione, Diftinct. z. Ego Berengarius, in Glotfa : er Concil. TRIDENT. Sell, 13. Cap. 3. Cur tantopere urgent fenlum proprium, vocabuli, CORPVS? cum etiam TESTA. MENTVM necesse est cropice interpretentur. Si nullum admittunt in DOMINI verbis tropum, omnia proprie interpretentur: sin alicubi tropum esse contendant. cur tantopere aversantur tropicam expositionem vocabulorum, CORPVS, SANGVIS, in subject is carum propositionum, quarum attributa, FRANGITVR, EFFVNDITVR.

ipli tropice exponunt?

12. Cum folarum specierum fractio & effusio non pofsit esse pro nobis propitiatoria, seu meritoria remissionis peccatorum, & falutis æterne; fractio aucem & effutio illa, de qua in Cona institutione loquitur DOMINVS, fie-PRO NOBIS propotiatoria, et meritoria REMISSIONIS PECCATORVM, et salutis æternæ; certu est intelligi illam ipfam FRACTION EM et EFFVSIONEM, que facta est in illa unica oblatione, qua se CHRISTVS tradidit pro nobis in oblatione et victimam DEO, in odore bonæfragrantia, EPHES. 5. 2. Anima fua ponens pro ovibus, loan. 10, 14. Quemadmodum igitur fractio, quæ fit in celebratione Eucharistia, est ea ipsa fractio qua fractum est corpus CHRI-STI morientis in Cruce; ad eundem etiam modum illud. quod in Euchariftia corpus CHRISTI appellatur, eft illud iplum verū CHRISTI corpus, quod ex Virgine lumptum, & in Cruce pro nobis verè fractum est. Ipse quide CHRI-STVS in ea celebratione immolatur, non tamen in feipfo, fed in Sacramento. (Hzc duo inter scopponit AvgvsT.epift. 23.) Ita etiam quod nobis sub specie panis datur in Cona, eftipliffimum CHRISTI corpus, non in feipfo, fed in Sacramento: hoc eft, eft ipfiffimi illius corporis Sacramentum.

14. Quod dicunt TRIDENTINI, Seff. 22. Oblationii il-

12.

lius cruenta fructus per banc incruentam, aberringe percipi; tantum abesse, ut illi per banc quovis modo derogetur : salutarem enim illius crnenta oblationis virtutem, in remisionem corum, qua à nobis quotidie committuntur , peccatorum , per banc incruentam oblationem applicari. Hoc, inquam, nullarnm est virium ad fuffulciendum corum placita de vero, & proprio, & propitiatorio Sacrificio. Nam talis Sacrificii est mereri; applicatio autem fieri porest fine novo merito, fine nova oblatione propitiatoria. CHRISTVS illa fua unica oblatione meritus eft, et impetravit peccatorum remissionem, ejusque applicationem omnibus illis quos ea oblatione sanctificavit. & confammavit in æternum : neque eft amplius ulli oblationi pro peccato locus relictus, HEBR, 10. 10, 14, 18. Applicatur quidem illius oblationis falvifica virtus per Sacramenta, ut per media applicativa, sed non ut per sacrificia meritorie impetrativa. Fide applicatur nobis fructus passionis CHRISTI, sed fides nostra non est facrificium propitiatorium. Sic de Baprismo. Certe aliud est applicare gratiam impetratam; ejulve applicationem, prece fupplice, ex DEI reconciliari misericordia impetrare: aliud vero meritorie & expiatorie impetrare gratiam applicandam , aut ipfam applicationem. Hoc perfecte factum eft per unicam illam unici illius vere propitiatorii facrificii oblationem cruenta, à CHRISTO peractam : illa verò fiunt per Verbum & Sacramenta, & per Fidem, & per fupplicationes, fineulla nova oblatione propitiatoria, nam prima illa sufficit. Neque quicquam relictum est, quod per aliam aut alterius modi oblationem meritorie impetretur. DEVS enim quoad Aurpov & meritum, perfe-&è propitiatus eft nobis , per primam illam oblationem. Neque opus est alia Oblatione propitiatoria, neque ei locus elle poteft : nisi ( quod cogitatu blafphemum eft, ) dicatur CHRISTVM illa fui unica oblatione non obtinuisse aternam redemptionem Ff 3 creden

credentibus a non abolevisse corum peccata, non sanctiscasse cos, non consummasse in perpetuum; nos non habere perfectam redemptionem & peccatorum remissionem per Sanguinem ipsius, id est, per cruentam illam oblationem. Bucharistia igitur Sacramentum quidem est applicativum salutaris virtutis veri illius & proprij Sacrisicij propitiatorij, semel à CHRISTO, cruenta immolatione, oblati; sed ipsa non est verè & proprie Sacrisicium propitiatorium.

14.

14. BELLARMINVS, Lib.1, de Milla, Cap. 2, 6. ult. affirmat ad verum Sacrificium requiri, vt id, quod offertur DEO in Sacrificium, plane destruatur, ideft. mutetur, & definat effe id. quod ante erat : & in hoc maxime differre sacrificium à simplici oblatione, qua interdum ritu mystico elevabatur coram DEO, sed non destruebatur, nisi quando vere sacrificabatur. Et ideo requiri in Sacrificio, vt non folum vous rei DEO offeratur, sedipsa etiam substantia: & ideo non solum vius, sed substantia consumatur. Hæc BELLARMIN. Hinc infero CHRISTVM in Cons non vere facrificari, quir non ita destruitur, ut quoad substantiam delinat elleid quod ante erat, ficut factum eft in Cruce per feparationem anima à corpore. Audi lepidam responsionem pfius BELLARM. codem Lib. Cap. 27, 6. Tertio per. Quamvis corpus CHRISTI nullam in se lesionem patiatur, neque esse suum naturale amittat, cum manducatur Eucharistia ; tamen , amittit esse sacramentale, & proinde definit realiter este in altari, definit effe cibus fensibilis. Hæcille. Perinde ac fi diceres; fatis ad rationem veri Sacrificij fuillet, fi CHRI-STVS vestem suam ex lana aut lino aut etiam ex solis accidentibus confectam, tradidiffet cruci affigendam, modo ille tamdiu lateret sub illa veste aut illis accidentibus,tacitus spectator ridiculi dramatis, donec crucifixio illa peragere.

geretur; ipfo interim illafo, nullaque triftitia affecto, aut doloris sensum experiente. Certe hoc est impia Gnosticorum & Aphthardaitarum deliramenta ex orco arceffere; ficut oftendemus argumento 16. Viden' quam facrilegum ludibrium fie Miffa Papistica. Observa obiter, Papistarum futilitatem quando legunt apud GRATIANVM illa AMBROSII verba, de confecratione Euchariflix, Operatorius est sermo DOMINI, vt sint quod erant, & in aliud commutentur, 2. Dift. de consecratione, Can. Pamis eft, statim exclamant, perire substantiam panis, & in aliam converti substantiam. Et tamen in defensione Sacrificij Milla villa verba, Definit effe id, quod ante erat, exponunt de accidentali duntaxat mutatione. A M B R O S I V S air, elementa Eucharistica effe quod erant : BELLARMINVS ait, victimam in vero Sacrificio desinere esse id quod erat, & quidem per consumptionem substantie. Hoc obiter.

15. Scriptura dicit, castigationem pacis nostræ CHRISTO elle impositam; & nos vibice ejus fanatos effe, ESAL 53, 5. Et DEV M propofuille CHRISTVM propiriationem, [ idas never ] per fidem, in ipsius sanguine, ROM. 3, 25. Et sanguinem IESV CHRISTI purgare nos ab omni peccato, 1, 10 AN. 1, 7. Et absque sanguinis effusione non fieri remissionem, HEBR. 9, 22. PETRVS Apostolus ait CHRISTV M pertulife peccata nostra in corpore suo super lignum, ut peccatis mortui, justitiæ viveremus, ejusque vibice nos fanatos elle, 1. PETR. 2, 24. Neque enim parvo constitit peccatorum remissio, ES A 1. 53. MATH. 20, 28. LVC. 22, 44: ROM. 5. & I. PETR. 1, 19. Cerre, ficut argumentatur Apostolus de lege, Si per legem est justitia, igitur CHRISTUS sine causa mortuus est, G A L A T. 1, 21. Sicetiam de

Ff 4

10.

com

commentitia ifta incruenta propitiatione dicere possumus; Si per oblationem incruentam propitiatorie obtineri potest misericordia & gratia, & donum pænitentia, & eriminum, as peccatorum etiam ingentium dimissio: ut afferunt TRIDENTINI, Seil. 22, Cap. 2. Fruftra CHRISTVS tanta ac talia pallus & mortuus eft. Neque dici poteft necessariam fuille oblationem illam cruentam, ut virtutem daret propitiacoriam huic incruentæ. Nulla enim oblatio dici potest vere ac propriè propitiatoria, nisi quæ non aliunde indiga, per le & ex fe, virture propria, non alterius cujufquam oblationis virtute, reconciliat : quæ est per se verum avriduleov, 1. TIM. 2,6, Præteres peccata, quorum remissionem promeritus est CHRISTVS fuailla unica oblatione cruenta, ita plene remittit DEVS propter unicam illam oblationem, & ita penitus obliviscitur, ut nullus locus reliet? fit ulli novæ oblationi pro peccatis, H E B R. 10. 10, 14, 15, 16, 17, 18.

16.

16. Omne Sacrificium est aliquid complexum, & coagmentatum ex materiali & formali; materia facrificij eft res ea quæ offertur; forma est ipie oblationis actus. Hæc forma non existit fine determinata materia : Et quemadmodum de Sacramento dicitur; Accedit verbum ad elementum, & fit Sacramentum : ita etiam de Sacrificio, accedit oblatio ad materiam five rem offerendam, & fit Sacrificium. Materia quidem Sacrificij poteft effe fine forma; fed non eft Sacrificium donec accedat forma, Id. circo BELLARMINVS Sacrificij proprie dieti genus ponir oblationem. Et fic explicat; Dicimus effe oblationem, vt genus Sacrificy indicaremus: hoc enim loco Sacrificium accipimus PRO ACTIONE SACRI-FICANDI: non pre ipfa victima, que Sacrificatur: tametsi ipsa etiam Sacrificium dici solet. Sacrificium igitur pro actione acceptum, species eft oblationis : id enim est Sacrificium quod proprie & per se ad actionem Sacerdotis pertinet. Hac BELLARM. Lib. 1, de Miffa, Cap. 2, 5. Primo igitur. Et hoc fenfu contendit Miffam elle Sacrificium propitiatorium; codem Lib. Cap. 53 & Segg. & Lib.z, de Miffa, Cap. 1, & fequentibus. Actus autem oblationis turc facit verum DEOque acceptum Sacrificium, quando fit secundum Legem DEI, & ut placeamus DEO. Vnde SAMVEL collatione instirutainter materiam victimarum umbratilium, & obedienriam, ait; obedire melius est quam Sacrificium; & aufcultare, quam adeps arictum. 1. SAM. 15.22. CHRI-STVS homo crat, antequam facrificaretur; tunc autem evalit facrificium, quando obedienter, juxta mandatum DEI, feipfum obtulit victimam DEO in odorem bonæ fragrantiæ. Ipfe fuit facrificij materia, obedientia ejus in actu offerendi, fuit forma facrificij: & hæc duo faciune unum sacrificium propitiatorium. Quamvis enim huic materia nihil desit ad infinitum valorem, in ratione materiæ; ad rationem tamen perfecti sacrificij necessarius est actus oblationis & obedientia. Vnde virtus propitiatoria illius facrificij in facris literis tribuitur interdum obedientiæ, non exclusa materia, sed cum ejus connotatione. ROM. 5. PHILIP. 2. interdum vero materia, non excluso actu obedientiæ in offerendo, ut quando dicimur redemptionem habere in fanguine CHRISTI, & redempti effe pretiofo ejus fanguine. COLOSS.1.14. &1. PETR. 1, 19. Propitiatio igitur, & reconciliatio fit, valore quidem rei, sed obedienter oblatæ; & fit, merito quidem obedientia, sed præstita in oblatione illius rei. Et five dicas rem esse Sacrificium, cum connnotatione actus obedientiz; sive dicas actum obedientiz esse Sacrificium, cum connotatione rei obedienter oblatz: sive dicas rem oblatam, vel oblationem rei esse Sacrificium Propitiatorium; verum dicis, & congruenter facris Scripturis, Haccerta funt, & indubitata. Hacqua DEVS Gg conjun

17.

conjunxit, homo ne separet. Hinc sie argumentor ; qui vere offere DEO facrificium pro hominibus vere ac proprie propitiatorium; illius in offerendo obedientia eft vere & proprie propitiatoria, adeoque merito fui actus five obedientiz propitiat DEVM hominibus : at folius CHRISTI obedientia in offerendo est verè & proprie propitiatoria, folus CHRISTVS merito fui actus seu obedientiæ propitiar DEVM hominibus; & hoc nulli alteri. Præter CHRISTVM, vel poft CHRISTVM, vel cum CHRISTO, vel fub CHRISTO, vel ante CHRISTVM, vel quolibet alio modo convenit. Ergo folus CHRISTVS vere offert DEO sacrificium pro hominibus, verè ac proprie propitiatorum. Major eft manifesta, ex fundamento posito de natura sacrificij. Minorem tradit Apoftolus, in Epift: ad ROM. Cap. 5, verf. 16, 17, 18, 19: ubi docet, per unius CHRISTI obedientiam redundanter accipere gratiam, & donum juftitiz, & juftificari in vitam, justosque constitui omnes eos qui peccatorum remissionem consequentur.

17. Qui asserunt Sacrificium Misse esse verum et proprium Sacrificium propitiatorium; illi præbent patrocinium abomandis illis Hæreticis, Saturninianis, Marcionitis, & Manichæis, qui impiè dicebant CHRISTVM non verè, sed putative, et in phantasmaté passum esse : sicut de eis scripserunt Tervellanvs, Lib. de præscript. Cap. 46, et Cap. 51: et Avovst. hærel 46: quidenim opus suit eum verè pati, cum offerre potuerit Sacrificium inseruentum, divinum, verè ac propriè propitiatorium; de per illam incruentam oblationem DEUM placare, & obtinere hominibus misericordiam, de gratiam in auxisio opportuno; de donum pænitentia, de criminum ac peccatorum, etiam ingentium dimissionem? sicut quotidie seri per cam oblationem, quæ Sacerdotum ministerio

peragit

peragitur, affirmant TRIDENTINI, Sess. 22. Cap. 2. Quanto magis id efficeretur per eam oblationem incruentam, quæ ab ipso CHRISTO, nullius alterius median-

te sacerdotali opera, perageretur.

18. Nemo sibi ipsi sumit honorem Sacerdotii, sed qui vocatur à DEO, sieut & MARON. Ita CHRISTUS non sibi bunc bonorem tribuit, vt fieret Pontifex; fed is, qui dixerat ei, Filius meus es tu; Ego hodie genui te. Sicut alibi dicit, Tu es Sacerdos in aternum, secundum ordinem Melchisedec, Hebr. s. 4, 5, 6. Propterea diligit me Pater, quia ego pono animam meam, vt rurfus fumam eam . - Hoc mandatum accepi à Patri mee , inquit DOMINVS , apud IOANNEM, Cap. 10, verf. 17, 18. Legimus autem in facris Literis, CHRISTVM constituille in Ecclesia fua Paftores & Doctores, Æconomos, Episcopos, Presbyteros. Diaconos; at de institutione Sacerdotum, qui CHRI-STVM immolent, nihil prorfus invenitur in facris licetis. Quid ad hoc TRIDENTINI? furiati bruta ja-Stant fulmina; & fonitus imitantur olympi, inftar SAL-MONEI illius,

Qui, demens, nimbos, & non imitabile fulmen Ere, & cornipedum cursu est imitatus equorum. ENEID.6

Si quis, inquinnt, dixerit, illu verbis, HOC FA-CITE IN MEAM COMMEMORATIO-NEM, CHRISTVM non inftituisse Apostolos Sacerdotes; aut non ordinasse, vt ipsi alijá Sacerdotes offerrent corpus & sanguinem suum: Anathema st. Conçil. TRIDENT. Sess. 22, Can. 2. Quid igitur? Num eo sensu accipiunt hoc loco verbum, FACITE, quo à VIRGILIO dictum est, Cum saciam vitula? at verba illa dicuntur Apostolis, etiam ut convivis [1.00. RINTH. 11. 25.26.] Et illo præcepto tenentur sideles Gg 2 accip accipere & commedere in commemorationem DOMINI, ficurtunc fecerunt Apostoli; quemadmodum Pastores tenentur panem accipere, & gratias agere; panemque frangere, & distribuere, &c. Sicurtunc fecit DOMINVS.VE tacea HOC in latina versione, esfe accusativi casus. Ineptum quoq, elle interpretari verbu FACERE, fenfu facrificatorio, ubi nulla in tota reliqua narratione, fit facrificij aut oblat. mentio. Sed Catholics non tam inepte argumentantur. inquir BELLARMINVS, loquens de Papistis, Lib. 1. de Milfa, Cap. 12, 6. Sederrant. Quomodo igitur argumentantur? Responder eodem capite BELLARM I-NVS, DOMINVM justiffe Apostolos hoc facere, quod iple DOMINVS fecit in Cona. Iplum aurem DO-MINV M in Cona obtulife corpus fuum in facrificium. Idque probat ex verbis DO MINI, DATVR, FRAN-GITVR, EFFVNDITVR, quæ verba funt præfentis temporis, & prælentem fignificant dationem ac frattienem corporis CHRISTI, & effusionem sanguinis ejus, idque, pro vobis, pro multis; id eft, DEO in facrificium pro multis. Po-Rea tamen eodem Cap. BELLAR M. air, sangvinem CHRISTI in cona non egredi reipsa de corpore. Respondeo: Quis sit verus sensus illorum verborum D 0-MINI, quod pro vobis DATVR, FRANGITVR, qui pre vobis EFFVNDITVR, documus supra, Arg. 12. Deinde cum illa verba proferret DOMINVS, jam dederat, vel saltem dabat, discipulis panem fractum & calicem cu vino effuso: neque ipse tunc frangebat, aut effundebat.

Quero etia, utru CHRISTVS obtulerit in Cona Corpus fuum DEO in facrificium sub speciebus panis & vini, ante prolationem illorum verborum, HOC EST CORPVS ME-VM: an post: an ipsa prolatione, quam consecrationem vocant. Non ante; quia nondum erat ejus corpus sub illis speciebus, ut ipsi docent: non ipsa prolatione corum verborum, nam verba illa non funt facrificatoria, neque oblationem fignificant: CORPVS quidem fignificat materiam

facrific

facrificij; fed verbum EST, non fignificat oblationem feu immolationem, ac fi fensus effet, HOC EST, id eft, HOC IMMOLATUR. Qua exponendi licentia introducta; non folum relinquetur lignificatio propria, quam tantis clamoribus urgent; sed criam infiniras in Sacris SCRIP-T V R I S inveniemus factas immolationes. Neque post prolationem illorum verborum : quia, ut dixi, jam dederat Panem Discipveis, aut faltem dabat, & illi accipiebant; & inter dandum pronunciabat hæc verba, Accipite, Edite, Hoc Est Cor-PVS MEVM, &c. Neque postea recepitse ab eis legitur, ut offerret DEO in facrificium; neque post prolata illa verba, Hoc Est Corpus Mevm; Hic est Sanguis meus, iterato fregiste panem, aut effodite vinum: fed tantum verbis illis exposuisse quid pracedenti illa FRACTIO-NE ante DATIONEM facta, & vino, jam in poculo, extra uvas, potabili, significare voluerit. Nempe ipsissimam illam cruentam sui oblationem, pro multis, tune quidem fururam, nunc autem præteritam, in feipla; in omni tamen Acra Cona celebratione prafentem in Sacramento, Re-&te Augusti Nvs, in Sacramentis, non quid fint, sed quid ostendant, semper attenditur: quoniam signa sunt rerum, aliud existentia, aliud significantia . AvgvsTIN. Lib. 39 adversus MAXIMINVM, Cap. 22. Cumigitur facrificatores ifti non possint vocations sua tabulas oftendere: cogitent zqui rerum æftimatores, quo recidat illud TRIDEN-TINORYM, temeraria impierate & impia temeritate eru-Carum, anathema. Sicut pafferis elt vagari, & ve hirundinis est volare, sic maledictio sine causa prolata non veniet, ait SALOMON, PROV. XXVI, 2. Interea timeant Sacrificatores ifti Apostolicam illam anathematis denunciationem, in cos, qui nobis evangelizant, præterquam quod in S C R I P T V R I S legalibus, & Evangelicis accepimus, G A L A T. 1.8, 9: AV GV-8 T I N. Lib. 3, contra literas P E T I L A N I, Cap. 6.

OBIEC.

Num igitur damnamus illam Patrum loquutionem, qua pastores appellabant, Sacerdotes, & Eucharistia celebrationem sacrificium ?

RESP. I.

Respondeo. I. Non damnamus. Attamen ab initio non suit sic. Audiamus ipsum BELLARMINVM; Dico, inquit, Primos Christianos, propter recentem memoriam Sacerdotij AARONICI, abstinuisse non solum à vocabulo templi, sed etiam Sacerdotij, ne viderentur adhuc durare Iudasca caremonia. Itaque Aposoloi, in suis Epistolis pro Sacerdotibus, Episcopos, & Presbyteros, pro Templis Ecclesias dicunt: Et similiter loquuntur IVSTINVS, IGNATIVS, & cateriantiquissimi Patres. Hac BELLARM. Lib. de cultu Sanct. Cap. 4, 5. Ad testimonia Patrum.

Profecto non dissimularunt Apostoli doctrinæ veritarem, sed abdicantes obtegumenta dedecoris, non ambulantes in astutia, neque dolose tractantes verbum D E I,
seipsos manisestatione veritatis commendarunt apud omnem conscientiam hominum coram D E O, 2. C O R. 4,
2. Neque abstinuerunt à voce Sacerdotij, aut facrificij,
ubi verum, sive externum, sive spirituale Sacerdotium,
aut facrificium agnoverunt, HEBR. 2. 17.& 4.14. & alibi
passim in illa Epistola. EPHES. 5.2. R O M. 12. 1.
PHILIPPENS. 2.17. & 4.18. HEBR. 13.25, 26.

1. PETR. 2.5.

2. RESP.

2. Ex solo vocabuli sono postea ab hominibus introducto non potest sumi validum argumentum, pro confirmatione alicujus dogmatis, cujus veritas, quoad sensum, non potest ex ipsis scripturis demonstrari. Quemadmodum demonstrarunt Patres veritatem significatam vocabulis αμικόπο, πρόσωπν, Φεδίκι, &c.

3. Sanct

3. Sancti illi Patres, qui vocabulis sacrificii, sacerdotii, altaris, oblationis, misla, usi sunt, procul erant ab errore istorum mislisticorum, qui, blasphemantes, jactant se proprie & vere offerre DEO ipsum CHRISTYM, speciebus panis & vini inclusum, in sacrificium vere propitiatorium. Nihil hujusmodi invenitur apud Patres.

Quo fenfu veteres Eucharistiam appellarine sacrificium.

3. RESP.

Vr omittam oblationem elementorum à populo fa-Ram, & quod res à populo oblatas acceperint ex offerentium manibus Pastores, casque in mensa DOMINICA collocarint, & prece supplice eas D E O obtulerint sanctificandas & confecrandas in sacramentum salutare populo. (Vide Distinct. 2, de Consecratione, Can. Non oportet aliud . & tribus sequentibus Canonibus. ) Vt etiam omittam Eucharisticum sacrificium laudis, quod pij, in illa commemoratione mortis DOMINI, DOMINO offorrebant. Gemino adhuc fensu veteres celebrationem Conz DOMINICE, appellabant SACRIFICIVM: 1. Improprie & metonymice, ex intuitu veri illius & proprii Sacrificii, quod CHRISTVS in passione pro nobis obtulit: cujus memoria et grata commemoratio celebratur in Eucharistia; quæ proprie et vere est Sacramentum commemorativum illius Sacrificii : impropriè autem, et per metonymiam signati pro signo, dicitur Sacrificium. Et hoc sensu dici porest etiam propitiatorium. Quia symbolice et commemorative est illud ipsum Sacrificium vere propitiatorium, quod CHRISTVS in passione pro nobis obculit : seu potius sacramentalis commemoratio illius Sacrificii. ΠροσΦέρομεν μέν, αλλ. αναμνηση στοιν. usvos, 78 Java 78 au 78. Id eft , Offerimus quidem, fed comemoratione facientes mortis ejus. - Tero exeime τύπ ( isi , nay aυτη exerne. Id eft; Hos [ Sacrificium ] exemplum seu typus est illius [ Sacrificii C H R I-STI in pallione ] & idem cum ille. Exery ses O's. ρομεν, & νιῶ, τίω τότε περσενεχθείσαν, τίω ανάλωτον.

Gg 4

THTO:

Τέτο είς ενάμνηση γίνετας, τε τότε γενομένε. τέτο ρο σοιείτε, Φησιν, είς τω εμω ανάμεησιν. εκ άλλω θυσίαν, καθάπερ ο 'αρχειρεύς τότε, 'αλλα' τίω 'αυτίω αι ποιδιών. μάλλον δε αναμνησιν έρραζόμεθα θυoias. Id est, Illud [Sacrificium] & nunc offerimus, quod tune oblatum est. Quod non consumitur. Hoc in comemoratione fit illius qued tunc factum est. Hoc enim facite, inquit, in meam recordationem. Non aliud facrificium, sicut Pontifex olim, sed eande semper facimus: VEL POTIVS COMMEMORATIONEM SACRIFICIL operamur. inquit IOANNES CHRYSOSTOMVS, Serm. 17, in Ep.ad HEB, in c. to. In eande fententiam Avgvstinvs; Hujus, inquit, facrificii caro & fanguis ante adventum CHRI-STI per victimas similitudinum PROMITTEBA-TVR: in passione CHRISTI peripsam verisatem REDDEBATUR: post ascensum CHRISTI per SACRAMENTIM MEMORIA CELEBRATIR. Lib. 20. contra Fauftum Manichaum , Cap. 21. Idem alibi; Nempe sape ita loquimur, vt pascha propinguante dicamus, crastinam vel perendina esse DOMINI passonem, cum ille ante tam multos annos passus sit: nec omnino nisi semel illa passio facta sit. Nempe ipso die Dominico dicimus; Hodie DOMINYS refurrexit, cum ex quo resurrexit, tot anni transierum. Cur nemo tam meptus est, vt nos ita loquentes arguat esse mentitos, nisi quia istos dies fecundim illorum, quibus hac gesta funt, SIMILITYDINEM nuncupamus: vt dicatur ipfe dies, qui non est ipfe, sed revolutione temporis similis ejus: & dicatur illo die fieri, propter SACRAMENTI CELE-BRATIONEM, quod NON ILLO DIE, sed jam olim factum est. Nonne semel immolatus est CHRISTVS IN SEIPSO, & tamen IN SACRAMENTO non folum

per omnes Pascha solennitates, sed omni die populis immolatur: nec viique mentitur qui interrogatus eum responderit immolari ? Si enim Sacramenta quandam SIMILITYDINEM earum rerum, quarum Sacramenta sunt, non haberent, omnino Sacramenta non esfent . Ex hac autem similitudine plerunque etiam IP-SARUM RERVM NOMINA ACCIPIUNT. Sicut ergo fecandum Quendam Modum Sacramentum corporis CHRISTI, corpus CHRISTI eft: Sacramentum fanquinis CHRISTI, sanguis CHRISTI est: ita Sacramentum fidei, [Baptifmus] fides eft. Avgystin.epift.23. Item alibi, loquens de Baptifini Sacramento, & celebratione corporis & Sanguinis DO MINI, Vt, inquit, literam fegui, & signa pro rebus, qua eis significantur, accipere, servilis infirmitatis est; ita inutiliter signa interpretari, male vagantis erroris eft. Lib. 3, de doctrina Chri-Stiana, Cap. IX.

2. Alio etiam fenfu Patres Eucharistiæ celebrationem appellabant Sacrificium; ( non tamen Propitiatorium) Nempe, sensu spirituali ; idque trifariam : 1. Ex consideratione ipfius actionis, quatenus eft pars cultus illius foll DEO debiti: quo sensu dixit AvgvsTINVS, Lib. 20, contra FAVSTVM, Cap. 21. Sacrificare DEO in memoriis Martyrum, qued frequentisime facimus, ille duntaxat ritu quo sibi Sacrificari Novi Testamenti manifestatione pracepit: quod pertinet ad illum cultum, qua latria dicitur, & uni D E O debetur. Sed quid agam, & tanta cacitati istorum harcticorum quando demonstrabe, quam vim habeat , quod in Pfalmo canitur , Sacrificium laudis glorificabit me, & illic via est, vbi oslendam illi Salutare meum? Hujus Sacrificii Caro & Sanguis, &c. Reliqua superius jam citavimus, in explicatione sensus Hh Meton:

Definitio Saerificii Spiriritualis. Metonymici. Ad hunc primum modum Sacrificii spiritualis pertinet illa Sacrificii definitio, quam tradit Avevstinva, Lib. 10, de civitate DEI, Cap. 6. Verum Sacrificium est omne opus quod agitur, vi sancta societate inhareamus DEO: relatum scilicet ad illum sinem boni, quo veraciter beati este possimus. Vnde estipsa misericordia, qua homini subvenitur, si propter DEUM non sit, non est Sacrificium. Hac ibi. Hac definitio etiam comprehendit sequentes speciales modos spiritualis oblationis.

Secundus autem modus invenitur in Sacrificio invocationis DOMINI ex contrito corde, & sincera fide. Cujus Sacrificij & oblationis dua funt partes : 1. Humilis & sincera peccatorum confessio, cum pia cordis contritione. Sacrificia DOMINI spiritus confractus, cor confractum & contritum, DEVS, non despicies. Pfa. 1.19. Altera hujus spiritualis oblationis pars, est supplex, seria, & fidelis imploratio misericordia DEI. De hac parteair DOMINVS, Invoca me in die angustia, eruam te, & honorificabis me. Plal. 50. 15. & DAVID, Dirigatur oratio mea, sicut incensum in conspectu tuo, elevatio manuum mearum facrificium vespertinum. Pla. 141.2. Oratio pure directa de corde fideli, tanquam de ara sancta surgit incensum, inquit AVGVSTINVS, in expositione illius Pfalmi, Prior pars est exomologerica; altera, euctica. Vtramque partem complexus eft 10 ANNES CHRY-SOSTOMVS his verbis; In & west popas, is ava-Φέρομεν, ποσοΦέρο μου και τα αναρτήματα, λέγοντες, ειτε έχονθες, έιτε άκοντες ημάρτομεν, συγχώρησον τετέςι, μεμνήμεθα αυτών πεώτον, και τότε των συγχώenou ditsulp. id eft: in oblatione, quam offerimue, offerimus etiam peccata, dicentes, five volentes five nolentes peccaver

peccaverimus, condona. Hoc est, meminimus [seu mentionem facimus] eorum prius, & tunc veniam petimus. Hæc Chrysost. Serm. 17. in Epist. ad Hebr. in Cap. 9, in fine capitis. Priotem partem vocat Oblationem peccatorum; alteram verò partem, Petitionem venia.

Et hanc Oblationem opportune facimus, in celebratione Corporis & Sanguinis D O MINI, qua commemoramus ejus mortem, & eam commemorationem non nobis iplis solum facimus: Suaviter atque vtiliter recondendo in memoria, quod pro nobis caro ejus crucifixa or vulnerata fit: ut loquitur AvgvsTINVS , Lib. 3, de doctrina Christiana, Cap. 16. Sed etiam alis nos intuentibus, realem quandam fidei noftræ, de CHRI-STI pro nobis passione, professionem palam edimns: eolque nostro exemplo, ad ejuldem officii fidelem præftationem, cohortamur. Eandem etiam commemorationem DEO facimus; gratias ei agentes, quod nos suo fanguine redemerit, eique peccara nostra confirentes, & corum veniam suppliciter petentes in Nomine Mediatoris pro nobis crucifixi. Orantes cum fiducia, ut apud DEVM. consequamur misericordiam, et gratiam inveniamus, ad opportunum auxilium, HEBR. 4, 16.

Atque ita proponentes DEO passionem Filii, quam pro nobis sustinuit, dici possumus quodammodo offerre DEO CHRISTVM pro nobis in passione immolatum; seu ipsam ejus obedientiam cruentamque immolationem. Quam offerimus DEO, non sacrificando CHRISTVM, aut de novo immolando, sed unicam illam pro nobis in passione semel sactam CHRISTI immolationem commemorando; DEVM suppliciter orantes, ut, eamintuens, nobis peccatoribus sit propitius; non propter hanc nostram commemorationem, sed porpter cruentam illam verè & proprie Sacrificatoriam, & propitiatoriam Oblationem; quam commemoramus, DEO que offerimus, Oblatione

Qno fanofenfu dicamur offerre D E O CHRISTVM, in celebracione facra Cu-

non.

non Sacrificatoria, sed comemorativa: non Propitiatoria, aut meritoria, sed supplicatoria, et Eucharistica. Oramus quidem ut nos DEVS misericordiam & gratiam faciat invenire PER hanc Oblationem commemorativam, tanquam medium à DEO institutum, per cujus congruum usum bona nobis promissa DEO consequamur, qualia media sunt etiam baptismus, auditio Verbi, precatio, &c. At non petimus ut propter meritum, aut dignitatem, aut vim aliquam propitiatricem in hac nostra Oblatione; sed tantum ut propter dignitatem, & meritum, ac vim illam propitiatricem, que eterna est, illius unice oblationis sacrificatoria & propitiatoria in DOM I-NI passione peracta, DEVS nobis misericordiam &

gratiam largiatur.

Cujus unica Oblationis sempiterno vigore magnus ille noster Sacerdos, apparet nunc in conspectu DE I pro nobis, HEBR. IX. 24. Vna illa pro peccatis semel oblata victima, in perpetuum fedet ad dextram DEI. interpellans pro nobis, HEBR. X. 12. ROMAN. VIII. 34. Perpetuum & intransitivum habens Sacerdotium, co quod maneat in æternum : unde & fervare perfecte, & in perpetuum potest eos qui peripsum accedunt ad DEVM, semper vivens ad interpellandum pro eis, HEBR. VII, 24, 25. Non enim in eo consistit perpetuitas Sacerdotii CHRISTI, ut semper fiat ejus vera immolatio, per Sacerdotes, ac si necesse effet Sacerdotium ejus per mortem exstingui, nisi flerent ifte iterate facrificationes in Miss: ut impie, & contra Scripturas, tradiderunt Ta 1-DENTINI, Self. 22. Sed confistit in perpetuo vigore illius unica immolationis in passione semel facta, & perpetua intercessione pro nobis, ad dextram PATRIS, sicut docent facræ literæ, locis à me hic citatis, & superius in argumentis, contra Sacrificium Missa. Vnde CHRYSOSTOMVS, Serm. XVII, in Epift, ad HEBR. in CAP, X, cum Apostolo loquens de Sacrificiis AARO-

NICIS, & Sacrificio CHRISTI, & αὐ, ἔλεγχο.
αὐθενώως. ઐπὶ ἢ τε χελεῦ, τενανπον ἀπαζ πεσσηνέχθη, È ἐις τὸ ἀκὶ ἡρκεσε. Id cít, Semper offerri, argumentum est imbecillitatis: (sie imbecillia erant Sacrificia
ΑΛΕΟΝΙΟΑ) in CHRISTO autem, è contrario cít;

semel oblatus est, & in sempiternum suffecit.

Tertia confideratio Sacrificii, & Oblationis spiritualis in EVCHARISTIA, occurrit in ea Oblatione, qua fideles, non solum symbola consecranda, sed etiam seipfos D E O offerunt : accedendo ad Mensam D O-MINICAM, seque DOMINI sanguine redemptos, & redemptionis jure servos DOM INI profitendo, & fidele servitium vovendo. Apostolus hortatur, ut exhibeamus corpora nostra hostiam vivam, sanctam, acceptam D E 0: & ut transformemur per renovationem mentis noftrz, ROM. 12. 1,2. Hoc, inquit AVGVSTINVS, est Sacrificium Christianorum, multi vnum corpus sumus in CHRISTO: quod etiam Sacramento Altaris fidelibus noto frequentat Ecclesia; voi ei demonstratur, quod in ea oblatione, quam offert, ipfa offeratur. AVG. Lib. 10, decivitate DEI, Cap. 6. Omnes hi tres modi Sacrifich spiritualis reduci possunt ad illud Sacrificium laudis, quod exigit DOMINVS, PSAL. 50. ubi vide AV-GVSTINVM. Non exclusa illa distinctionis ratione, quam indicavimus.

Apud ISRAELITAS (quorum Ecclesia, et ipsa 'SACEZeriam Respublica, typus erat Ecclesia Christiana) sacroportes.
rum mystæ et antistites publici dicebantur et verè ac propriè erant sacerdotes: inde propter quandam publicæ præfecturæ et curæ Ecclesiasticæ similitudinem, patres, in Ecclesia Christiana, nomen sacerdotum pastoribus Ecclesiasticis indiderunt, per Metaphoram. Eodem sensu Metaphorico Diaconi appellati sunt Levitæ: et Episcopi, summi
sacerdotes. Præterea, etiamsi quantum ad oblationes spi-

Hh 3

ritual

rituales, quicunque fideles fumus, simus facerdotium fan-Rum, ad offerendum spirituales hostias, acceptas DEO per IESVM CHRISTVM; [1. PETR. 2.5.] & hunc habeant communem honorem

Matres atque Viri, pueri, innuptay, puella:

quia tamen Pastores sunt dispensatores mysteriorum DEI & publicas pro cateris precationes concipiunt, aliosque publici cultus partes ex officio obeunt, idcirco Pastoribus five præfidentibus, Tois megesan, dispensatoribus mysteriorum DEI, convenire potest per quandam excellentiam, in fensu hoc spirituali, appellatio SACERDO-TVM. Proprie autem & vere, à vera & propria CHRI-STI immolatione, Sacerdos nemo dici poteft, nisi ipse DOMINUS IESUS CHRISTUS, Sacerdos in perperuum secundum ordinem MELCHISEDEC. Habens intransitivum [ a mapa 6alov ] Sacerdotium.

Introductis appellationibus Sacrificii , Oblationis . Sacerdotii, Sacerdotum; etiam Menfa DOMINI ecepit dici Altare. Sensu metaphorico, propterea quod fymbola Sacramentalia collocarentur & confectarentur fuper Mensam: & super eandem ponerent, Pastores dona quæ populus offerebar. Ad Menfam erjam ftantes Paftores preces offerebant; easque oblationes faciebant, quas supra commemoravimus. Licet proprie mensa sit, (sicut appellatur, in facris literis, & antiquorum Patrum fcriptis) non autem Altare. Altare nostrum CHRISTVS

est sanctificans nostras Oblationes.

MISSA.

Millæ vocabulum, olim innocens, nunc effecerunt Sacrificatores isti nocentissimum. Neque succensemus vocabulo, ejúlve inventoribus; fed pestiferum fensum, quem ei impostores supposuerunt, merito exhorrescimus. TERTVLLIANVS, libro quarto, adversus MAR-CIONEM, Cap. 18: Diximus, inquit, de remissa pescatorum : id est, de remissione peccatorum . Bodem fenfu fensu CYPRIANVS, Lib. 3, Epist. 8: Peccantibus inquit, cum postea crediderint, remissa peccatorum datur, Per eandem loquendi formam, pro missione, Missa dica eft. Namut, recte observavit PETRYS MOLL N EVS, in Apologia pro Eucharistia, Cap. 1: & BEL-LARM. Lib. 1, de Milla, Cap. 1. Vocabulum hoc non eft in usu apud GR ACOS aut STROS Christianos, sed tantummodo a LATINIS usurpatum est:ac propterea non in alijs linguis quarenda eft ejus origo ; cum fit vox LATINA, fignificans idem quod missio, sive dimissio. Quo sensu hac voce usi funt Patres, in Concilio CARTHAGINENSI, 4. Canone 84: ubi decretum est, vt Episcopus nullum prohibeat ingredi Ecclesiam, & audire verbum DEI, sive GENTILEM. five HERETICVM, five IVDEVM, vique admif-Sam Catechumenorum : id eft,usque ad dimissionem Ca. techumenorum. Eodem fenfu AVGVSTINVS, Sermone 237, de tempore : Ecce, inquit, post Sermonem Fit missa Catechumenis, manebunt fideles, venietur ad locum orationis. Inde adhibitum eft hoc vocabulum ad fignificandum eas lectiones & præcationes, quæ, authoritate publica approbata, legebantur in Ecclesiis : sive ante dimitsos Catechumenos; sive etiam coram solis fidelibus, post dimissionem Catechumenorum. Hoc sensu accipitur in Concilio MILEVITANO 2, Can. 12: Placuit etiam & illud, vt praces vel orationes seu missa, que probate fuerint in Concilio, sive prefationes, sive Commendationes, scu manus Impositiones, ab omnibus celebrentur, nec alia omnino dicantur in Ecclesia, nist qua a prudentioribus tractata, vel comprobata in Synodo fuerint, ne forte aliquid contra fidem, vel per ignorantiam, vel per minus studium sit compositum. Hac ibi . Eodem fensu invenitur apud AVGVSTINVM, fermo-Hh 4

Sermone 91, de tempore : ubi intelligi fortaffe poteft etiam connotatio totius celebrationis: In lectione, inquit, que nobis ad Missas legenda est. Hac Avev-STINVS. Eodem fenfu AMBROSIVS, Lib. 2, Epift, 13, ad MARCELLINAM fororem; Sequenti, inquit, die (erat autem DOMINICA) post lectiones atque tractatum dimisis Catechumenis, Symbolum aliquibus competentibus in Baptisterii tradebam Basilica. Illic nunciatum est mihi . -- Ego tamen mansi in munere, Missam facere capi. Vbi Milla vocabulo intelligi videtur tota illa celebratio usque ad finem: donec etiam dimitterentur fideles, & ils etiam peracta jam tota Lieurgia celebratione, fieret Mila, feu dimiffio, quemadmodum prius Catechumenis: & hoc fignificat Diaconus adhuc in Ecclesia Romana, post peractum celebratione, clamans; Ite, miffa est : id est, ur exponit ALCVI-NVS, Iam dimissio est Congregationis: abire, omnibus licet: apud Bellar. Lib. 1, de MISSA, Cap. 1.

Apud Veteres duplex suit hujus vocabuliusus: Vnus proprius, ut significaret dimissionem Catechumenorum, vel cujuscunque Congregationis sacræ. Alius erat usus improprius, quo adhibitum est ad scandalum partem aliquam sacri Officii, sive Lectiones, sive Preces, sive ipsam

Eucharistiæ celebrationem .

Citerioribus autem & deterioribus seculis eo tandem detortum est hoc vocabulum, ut, ex sacrificulorum istorum sensu jam sub hoc vocabulo nobis obtrudatur intelligendum sacrificium vere ac proprie propitiatorium.

Significet Missa Missionem seu dimissionem, que propria est vocis significatio, & non erit lis de vocabulo. Nec de improprio aliquo ejus abusu certabimus, quamdiu res ipsa, ad quam significandam adhibetur vocabulum Missa, nihil habet in se absurdi. Libenter enim sugimus inanes Logomachias. At verò, sacrilegium illud, quod Sacrificij

& Misse vocabulis, nobis commendant Papistici Sacerdotes, nullo modo admittendum, aut serendum est: seent demonstravimus.

Hie monendi mihi sunt simpliciores Papista, ut sibi eaveant à sacrificulorum suorum impudentissimis imposturis. Ne sub antiquis & tolerabilibus sonis, novos & intolerabiles sensus admittant.

## PROPOSITIO XIV.

De Moderatoribus Classium Presbyterialium & Chorepiscopis.

Potest Episcopus Presbyteros sua Diaceseos, per certas de distinctas regiones dispositos, in certas pro singulis regionibus Classes distinguere: quarum Classium unaquaque habere poterit prasidem suum regionarium; qui appelletur Decanus, aut Chorepiscopus, aut Visitator, appolletur Decanus, aut Chorepiscopus, aut Visitator, appolletur Decanus, sui Chorepiscopus, aut Visitator, aut more nostro, Presbyterii sive Classis Presbyterialis moderator.

Tales esse poterunt plures in una Diccess, sub Episcopo; & ab Episcopo, ex Compresbyterorum consensu, constituti Præsides, sive rectores; qui cum Fratribus conregionariis [ ] Tomxue, sur upper burigur, Concil. N. E. O. C. E. S. Can. 13.] conventus habeant minores, in singulis classibus hebdomadarios, aut alternis hebdomadibus, aut menstruos, pro exercitiis propheticis, & ad exercenda judicia Ecclesiastica in causis convenientibus; qui Ecclesias suarum regionum visitent; & Episcopum congrua parte solicitudinis levent, relicta el plenitudine potestatis. Et hoc quidem, etiamsi humanum sit institutum, est tamen valde antiquum; neque pugnat cum jure divino; neque

Sermone 91, de tempore : ubi intelligi fortasse potest etiam connotatio totius celebrationis: In lectione, inquit, que nobis ad Missas legenda est. Hac Avev-STINVS. Eodem fenfu AMBROSIVS, Lib. 2, Epift. 13, ad MARCELLINAM fororem; Sequenti, inquit, die (erat autem DOMINICA) post lectiones atque tractatum dimisis Catechumenis, Symbolum aliquibus competentibus in Baptisterii tradebam Basilica. Illic nunciatum est mihi . - Ego tamen mansi in munere, Missam facere capi. Vbi Missa vocabulo intelligi videtur tota illa celebratio usque ad finem: donec etiam dimitterentur fideles, & ils etiam peracta jam tota Liturgia celebratione, fieret Mila, seu dimissio, quemadmodum prius Catechumenis : & hoc. fignificat Diaconus adhuc in Ecclesia Romana, post peractum celebratione, clamans; Ite, miffa est : id elt,ur exponit ALCVI-NVS, Iam dimissio est Congregationis: abire, omnibus licet: apud Bellar. Lib. 1, de MISSA, Cap. 1.

Apud Veteres duplex suit hujus vocabuliusus: Vnus proprius, ut significaret dimissionem Catechumenorum, vel cujuscunque Congregationis sacræ. Alius erat usus improprius, quo adhibitum est ad scandalum partem aliquam sacri Officii, sive Lectiones, sive Preces, sive ipsam

Eucharistiæ celebrationem.

Citerioribus autem & deterioribus feculis eo tandem detortum est hoc vocabulum, ut, ex facrificulorum istorum fensu jam sub hoc vocabulo nobis obtrudatur intelligendum sacrificium vere ac propriè propitiatorium.

Significet Missa Missionem seu dimissionem, quæ propria est vocis significatio, & non erit lis de vocabulo. Nec de improprio aliquo ejus abusu certabimus, quamdiu res ipsa, ad quam significandam adhibetur vocabulum Missa, nihil habet in se absurdi. Libenter enim sugimus inanes Logomachias. At verò, sacrilegium illud, quod Sacrisscij & Misse vocabulis, nobis commendant Papistici Sacerdotes, nullo modo admittendum, aut ferendum est; seent demonstravimus.

Hie monendi mihi sunt simpliciores Papista, ut sibi eaveant à sacrificulorum suorum impudentissimis impossuris. Ne sub antiquis & tolerabilibus sonis, novos & intolerabiles sensus admittant.

## PROPOSITIO XIV.

De Moderatoribus Classium Presbyterialium & Chorepiscopis.

Potest Episcopus Presbyteros sua Diaceseos, par certas de distinctas regiones dispositos, in certas pro singulis regionibus Classes distinguero: quarum Classium unaquaque habere poterit prasidem suum regionarium; qui appelletur Decanus, aut Chorepiscopus, aut Visitator, appositutife, Concil. Laodicen. Can. 57. 75: aut more nostro, Presbyterii sive Classis Presbyterialis moderator.

Tales esse poterunt plures in una Diccess, sub Episcopo; & ab Episcopo, ex Compresbyterorum consensu, constituti Præsides, sive rectores; qui cum Fratribus conregionariis [ ] Tomxae, wo wpro borigor, Concil. N. E. O. C. E. S. Can. 13.] conventus habeant minores, in singulis classibus hebdomadarios, aut alternis hebdomadibus, aut menstruos, pro exercitiis propheticis, & ad exercenda judicia Ecclesiastica in causis convenientibus; qui Ecclesias suarum regionum visitent; & Episcopum congrua parte solicitudinis levent, relicta es plenitudine potestatis. Et hoc quidem, etiamsi humanum sit institutum, est tamen valde antiquum; neque pugnat cum juredivino: neque

ullo modo repræhendi potest; sed potiùs laudandum est, si serventur debitæ conditiones: secundum consuctudinem primitivæ Ecclesiæ. Vt, nimirum, Chorepiscopi noscant suum modum: & Episcopi non sumant inde occasionem otij ac desidiæ; aliis per ignaviam ea committentes, quæper scipsos personaliter tacere debent. Propter quos duos hujus officij abusus, censuit olim ac decrevit DAMASVS abolendum esse hoc genus præsecturæ. Epist. 5, ad PROSPERVM Numidiæ primæ sedis Episcopum & alios orthodoxos Episcopos. Ecclesiæ ramen convenientius esse judicarume, ut sublatis abusibus maneret hujus officij legitimus usus.

Fit Chorepiscoporum mentio in Concilio AN CYRANO (quod celebratum est Anno DO M: 314.)
Can. 13, qui sic se habet: χωρεπισκόπης μη εξένγαι,
πρεσωσείξεις η διακόνες χαιροπονάν, &c. id est, Chorepiscopis non licere Presbyteris aut Diaconos ordinare: sed
nec Presbyteris civitatis nist concedatur ab Episcopo cum
literis, in aliena Parochia. Hic dubium esse videtur,
utrum concedatur Chorepiscopis ordinatio, ex permissione Episcopi; an vero simpliciter iis douegetus licentia

ordinandi.

Anno sequente celebrata est Synodus N EO & A S A.

R I E N S I S; ubi de Chorepiscopis, Can. 14. 01 3 Xwgenionemi, eigi usu eis tum tum essoumers (a. 05 3
munatregre), Ale mi onessiv eis tus munus (a. 05 3
munatregre), Ale mi onessiv eis tus munus (ant quidem ad exemplum septuaginta: vt comministri autem,
propter sudium in pauperes, offerunt, honorati. Nam
Canone presedente interdictum est Piesbyteris conregionalibus sivevicanis, qui Inixio e si recognizo, appellantur, ne in Ecclesia civitatis offerant, presente Episcopo
vet Presbyteris ipsius civitatis: concessum vero, ijs absentibus, si invitentur ad dandam orationem, sive communionem

nionem , ut dent. At is honor habetur Chorepiscopis,

ut etiam ijs præsentibus offerant.

PAVLO post Synodum NEOCASARIENSEM celebratum est Concilium LAODIOENVM, ubi hace habentur verba, Can. 57. In Graco, v5. on à du co F númers, nai co F xúpais na disaday Interéase, n merodivae; nai co F xúpais na disaday Interéase, n merodivae; nai co F adomination and no menatare divae prodivae en divae a co en monte de la viente produce de la viente de la viente pages constitui Episcopos, aut visitatores: eos autem, qui jam ante constituit sunt, nihil agere prater conscientiam Episcopi qui est in civitate. Similiter autem & Presenteros nihil agere prater Consilium Episcopi.

Hujus Canonis tres Latini interpretes, DioNY. SIVS EXIGUYS, & ISIDORYS MERCA-TOR, & GENTIANVS HERVETVS, verba illa n' welodd rus, vertunt, SED visitatores; addit Is 1-DORVS MERCATOR, id est, qui circumeant constituti, qua versione utitur GRATIANVS, 80, Dift. Can. Non debere. Secundum interpretum iftorum versiones, isti Episcopi in villis, ante Concilium LAODI-CENVM constituti, distinguentur à visitatoribus, sive Chorepiscopis; & habebuntur pro veris Episcopis. Quamvis postea non sit concessum tales constitui in villis & pagis. At secundum editionem Gracam, pro eodem accipienda videntur hæc nomina, Anoxomi ca 7 xwegus & welos de my': adeo ut έπίσκοω ω τη χώρα, nihil aliud fit quam χωρεπίσχοπ Φ, five villanus Epifcopus, ut loquitur DAMASVS, Epift. 5. Et fecundum hanc expositionem necesse erit dicere Concilium LAODICENVM decrevisse quam expositione confirmare videntur prima illa verba, Can. 10, ANTIOCH. Tes co mis xwygus, &

A Megis, il tes nadeures napewiones. Vbi pro codem ponuntur hæ dux descriptiones; nempe, r. Qui sunt in vicis, vel pagis: 2. Et quass exegetice, vel qui Chorepiscopi nominantur, ut omnis Episcopus in villis sit Chorepiscopus: ut deinceps non constituerentur Chorepiscopi: etiasi non exauctorarint eos qui jam antea constituti sucrant; sed tantummodo injunxerint iis, ut modu suu tenerent: id est, ut nihil facerent præter coscientia Episcopi.

Hujus decreti terrore moti Chorepiscopi modestius se geffife videntur : adeo ut , amoto scandalo , permanserit postea in Ecclesiis hoc officium: approbante eriam magno NICANO Concilio primo Oecumenico, Can. 8. Cujus Concilii decretis subscripserunt etiam quida Chorepiscopi. Nee tamen inde fequitur fuille duo Chorepiscoporum genera: quorum alii fuerint veri Episcopi, alii tantu Presbyteri: nam I. Reperiuntur etiam subscripsific Concilioru deeretis simplices Presbyteri, non tolum pro Episcopis, fieut VITYS et VINCENTIVS Presbyteri pro Sylvestro Epifcopo Romano, in primo illo cocil, NI CANO: et ALYPIVS. Presbyter pro PHILOMVSO Epifc. et SIMPLICIVS pro Longi Ano, in fecundo œcumenico concilio: fed etia pro feiplis,ut FLAVIANVS et ELPIDIVS, presbyteri ANTIOCH. decretis Cocilii Constanti Nop. œcumenici fecundi, fubferipserunt proseipsis:non prosuo Episc. nam MELETIVS Episcop. ANT 10CH. pro seipso subscripsi: neque dicuntur presbyteri illi pro fuo aut alio quocunq. Epifc. lubfcribere, fed æque absolute subscributac ipsi Episc. Hoc modo ejusde Concilii Constantinop, decretis subscripserunt Ty-RANVS presb. AMORII, ANXANON presb. APAMER. HELLADIVS presb. COMMANENS IS. Et synodo Romanz. fub ADRIANO 2º papa, cotra PHOTIVM habitæ fubscripserut cum ADRIANO Epifc. 29, & Presb. 9, & Diaconi g. 3. Si fuissent duo Chorepiscoporu genera, id per ipsas sub-Seriptiones patesceret; et alii se scriberent Episcopos Chorepiscopos, alii Presbyteros Chorepiscopos : sicut hodie, di-Stinctioflinctionis ergo faciunt Cardinales, quoru alii funt Episcopi Cardinales, alii Presbyceri Cardin. alii Diaconi Cardin. et quia in subscriptionibus illis Chorepiscoporum, nulla talis diffinctio invenitur, vel inde evincitur unum fantum fuiffe Chorepife. genus, nempe it TUTTON TON EGOOLY NOVTES, ad exemplu feptuaginta, ficut declararunt Patres Niocasan.

Interpretationem eam verborum illorum Canonis An-TIOCHENI; ut non ordinent Presbyteros aut Diaconos Chorepiscopi, δίχα τε έν τη ωόλο επισκόως, quam in exegeli superioris propolitionis defendebamus, confirmant criam verba illa Canonis LAODICENI, aveu 200-

MES TE ETITIONE .

Illorum autem verborum Canonis ANTIOCHENI, de Chorepiscopis, ειχ χειρεθεσίαν είεν επισκόπων ειλη Φότες, quanam nobis certifima expolitio videretur, supra indicavimus. Quæ si alicui fortasse non usq. adeo placeat, & contendat quispiam intelligi illic eam manuum impositionem, quæ super ipios Chorepisc. fiebat per plures Episcopos; ei dici poterit non omnem xespa ferizo elle ordinativam, fed polle elle yego Deviav, ubi no est xespo poia, ficut oftendi- in Concil. mus supra ex Can. 8, et Can. 19, Concilii NICENI primi, Can. 19 in differratione dell'areticis, post dialogum de ordinatione BRITANNICA in exegefi superioris propositionis. Canon ille ANTIOCHENVS, permittit Chorepiscopis ordinare XESPOTOVEN Presbyteros et Diaconos, at non dicit ipfos chorepiscopos à plurib Episcopis ordinari xesponvei . Namjam antes ordinati Presbyteri, accipiebant impolitionem manuum ab Episcopis, quæ erat oratio super eos, implorativa benedictionis divina, per quam idonei efficerentur ad executionem delegati illius officii Chorepifcopalis.

Porro etiamli zupo Seriou interpreteris cum DAMASO ordinationem ipforum Chorepiscoporum, non tamen inde. sequitur cos fuisse veros Episcopos; nam per cam ordinationem non acceperunt ordinem EPISCOPA-LE M, sed tantummodo PRESBITERALEM, cum officio

Confideratio werborum illorum, 2 eleobsoia Ins. X9TWV.

Antioch.

Chorepiscopali, quod erat ipsis commissum, sive collatione ulterioris ordinis, sive gradus sacri, sicut docet D A-MASVS, Epist. 5. Etiamsi ad Canonicam Episcopi ordinationem requirantur tres Episcopi, non tamen inde sequitur ordinem simplicis Presbyteratus non posse conferri a pluribus simul Episcopis. Sufficit quidem unus Episcopus, sed nihil obstat quin possint plures Episcopi hunc ordinem conferre: imo quin interdum expediat hoca pluribus sieri; quando nimirum ita confertur ordo Presbyteralis, ut cum co simul concedatur per quandam delegationem potestas exercendi quadam Episcopalia.

PRESBY-TERIVM.

Moderatores classium Presbyterialium diximus, in Propositione, constitui posse, qui appellentur Decani vel Chorepiscopi. Sciendum vero hoc vocabulum PRES-BTTERIVM, varie ulurpari etiam de cœtu Ecclesiastico dictum. Nam primo fignificat Dicecefanum Presbyterorum cœtum, quomodo accipitur ab Apostolo, 1. TI-MOTH. 4. 14: & ab IGNATIO, in Epiftola ad TRALLIANOS, & apud CYPRIANVM, Lib. 3, Epist. 2. Omni, inquit, actu ad me perlato placuit contrahi Presbyterium : affuerunt etiam Episcopi quinque, &c. Non quod ad tale Presbyterium constituendum semper necesse sit omnes et singulos Diœceseos Presbyteros cum Episcopo convenire, sed sufficit ut secundum ordinem publicum communi consensu receptum adfine cum Episcopo idonei assessores, qui illi congruam prabeant affiftentia in negotiis Ecclesiasticis. Vnde CYPRIAN. Lib. 1 , Epist. 9: Graviter, inquit, commoti samus ego, & Collegia mei, qui prasentes aderant, & Compresbyteri nostri, qui nobis assistebant, &c. Vbi etiamsi per collegas fortalle intelligat quoidam Episcopos, qui pro tempore præsentes illi aderant, patet tamen Compresbyteros intelligi non omnes totius Diœcefeos, fed quoldam, idoneo numero. Conventus, quem babet Episcopus cum Clericis

Clericis suis, dicitur Concilium, 38 dist. can. Quando: In Concilio Vernenst, sub Pipino, Rege Franco-Rym, Anno DOMINI 756, Cap. 8, decretum est, ut omnes Presbyteri ad Concilium Episcopi sui conveniant. Hac est antiquissima, & primaria, ac maxime propria PRESBITERII significatio; nec alio sensu de coetu Ecclesiastico usurpatum invenio hoc vocabulum, per totos mille, & quingentos annos, in Ecclesia Christiana. Estque hoc Pres byterium divini juris, ut pater ex pracedentibus propositionibus. Nos hoc sensu usi sumus, Presbyterii vocabulo; in nostra dissertatione de ordinatione, ad

propositionem decimam tertiam.

Post annum verò millesimum, & quingentesimum zræ Christianæ, copit hoc vocabulum alios inferiores conventus, recenti quarundem Ecclesiarum consuetudine, fignificare. Nempe, Senatum Ecclesiasticum unius Parochialis Ecclesia, aut unius oppidi, qui maximam partem ex Laicis conftat : quem GERMANI et BEL-GA vocant Presbyterium; GALLI, Consistorium; SCO-TI . Seffionem , five Confessum. Icem alium quendam conventum Ecclesiafticum, qui medinm quendam gradum obtinet inter Presbyterium Diecelanum, & Presbyterium Parochiale, vel oppidanum; complettens eam partem Presbyterorum Diocceseos, que invenitur in una aliqua Dicceseos regione, adeo ut conventus Presbyterorum conregionariorum, cum suo Praside regionario appelletur Presbyterium apud SCOTOS: GALLI Colloquium vocant; BELGÆ, Classem. Nec scio an usquam alibi extra SCOTIAM hujusmodi conventui indatur appellatio PRESBITERII. Apud SCOTOS autem quot funt in una Diccesi, sub uno Episcopo, conventus hujusmodi regionarii, tot num grantur Presbyteria. Er diftinctionis ergo, usus obtinuit ut conventum Dioccesanum appellemus Synodum, five Concilium, cum Patribus TOLETANIS, & VERNENSIBYS, locis citatis, ex GRATIANO, et Concilio VERN. VERNENSI. Presbyterii vocabulo conventibus regio-

Moderatorem Presbyterii sive Concilii Dicecesani, habemus Episcopum. Moderatores autem Classium Presbyteralium, sive Presbyteriorum regionalium, sunt tantum simplices Presbyteri: & præesse possunt singuli suis classibus, ex commissione, per delegatam ab Episcopo po-

seftatem , ex fratrum confenfu .

Non possunt Clerici totius Dioceseos tam frequentes habere convent's Synodicos, ut de omnib's, que per singulas accidunt regiones, statim Synodale capiant consiliu; propterea laudabile est, ut ad continendam concordiam inter Christianos, & ad scandala vel prævenienda, vel in ipso ortu extinguenda, quæ passim & quotidie possunt occurrere, habeat Episcopus, quosdam delegatos regionum & classium inspectores & Præsides, qui, ex commissione, minores dirimant controversias, & ad Episcopum referant

de Majoribus.

Ve caveatur abusus, hoc est, ut Moderatores Presbyteriorum, sive Chorepiscopi, debitum modum non excedant, & ut Episcopi non sint Meretricibus similes, que statim vet pariunt infantes suos, alius nutricibus tradunt educandos, vet suam citius libidinem explere valeant, ne Episcopi desidios plusquam oportet committant Chorepiscopis, negligentes DEI domum ipsis commissam, vet suas libidines expleant: id est; vet suo pro libitu secularibus curis inhient, & quod vnicuique visum suerit liberius agant: Sicut queritur DAMASVS, in illa sua Epistola: Providendum est ut prudenter & pie constituantur certi termini, quos neutri transgrediantur. Atque ita nec Episcopus immoderate committet negotia Chorepiscopis, neque Chorepiscopi ultra suum modum prassument.

COMMIS-

Commissio alia est generalis, alia specialis, alia particularis sive singularis: Commissio specialis (ut earn priprius explicemus) est in qua certa causarum species exprimuntur: e. g. dum committitur Chorepiscopis, ut sua quisque regionis Ecclesias visitet, conventus agat regionarios, absentes corripiat, &, castiger, de scandalis lapsis pœnitentiam præscribat, pænitentes nondum excommunicatos reconciliet, pueris sidei consessionem professis manus imponat, sacristas, et ludimagistros, et cantores constituat, &c.

Commissio generalis est, quando speciali commissioni adjicitur hujusmodi aliqua clausula, & hujus generis alias

causas minores iis dijudicandas committimus.

Commissio particularis, sive singularis, est, quando ad aliquod negotium obeundum, quod neque ad specialem, neque ad generalem commissionem reduci particularis & singulari negotio particularis & singularis commissio, neque ad speciem, neque ad genus extendenda. Qualis commissio necessaria erat Chorepiscopis, secundum Canonem ANTIOCH B-NVM, pro ordinatione alicujus Diaconis aut Presbyteri.

Si hac Commissionum distinctio prudenter & pie constituatur, facilis erit abusuum evitatio. Et poterunt utiliter constitui sub Episcopo, Moderatores regionarii. Vt tales Moderatores fint perpetui, nec nisi ob culpam, aut infirmitatem, aut aliquid simile, à præfectura sua removeantur, suadet generalis ratio de amputanda quotidiana, aut annua occasione ambitionis inter Fratres. Ite praxis veteris Ecclesia in conflitutione Chorepiscoporum, coruma. perpetua cura. At è contrario, ut non fint perpetui, sed ut quotannis vel fæpius rariufve mutentur, fuadere videtur illa ratio, propter quam penitus abolendum effe Chorepiscoporum officium, judicavit DAMASVS, et ante DAMASYM idem voluisse videntur Patres LAODI-GENI: nempe, ne ex perpetua regionis præfectura, luperbiendi ansam arripiant, er mensurz suz obliti inconces-Kk fa pr

sa præsumant. His utrinque perpensis rationsbus, cum
set hæc humana institutio, et in authorum arbitrio positum sit qualem esse velint et quibus circumscriptam legibus a se constitutionem, aut commissionem, modò nihil
statuant quod Legi DE1 repugnet, ECCLESIE in
hoc, sicut in aliis hujus generis, piè et prudenter utantur libertate sua.

## PROPOSITIO XV.

De Metropolitanis & Patriarchis.

MEtropolitanorum sive Archiepiscoporum, & Primatum sive Patriarcharum, pra alius Episcopis Exegoxo, seu eminentia est humani juris: Ecclestastica consuetudine baud illaudabilitor introducta. Manere autem debet unicuique particulari, id est, Nationali Ecclesia illibata ea sibert.u, quam ei de omnibus humanis constitutionibus à CHRISTO realistam ostendimus; supra, Capitibus 3, 4, 5) 6,7,85 & diligenter cavendus est omnis abusus: quod siet si serventur quadam necessaria cautiones:

De jure divino, sieut erant olim Apostoli inter se, ita sunt omnes Episcopi inter se, praditi pari consortio, & honoris, & potestatis, ipsarum etiam clavium, ut docent CYPRIANVS, Lib. de unitate Ecclesia, & HIE-RONYMVS, in Epistola ad EVAGRIVM, & VICTOR, Episcopus CARTHAGINENSIS, in Epistola ad THEODORVM, Episcopum ROMA-NVM, quæ extrat in asis Concilii MARTINI, Papæ ROMANI, hujus nominis primi, Secretario secundo. In sacris Literis legimus de Angelis Ecclesiarum ordinariis: in quibus suit POLICARTVS, SMIR-NENS

NENSIS Ecclesia Angelus. At de ordinariis Ecclesiarum Archangelis, sive Archi-episcopis, nullum in Novo Testamento invenitur vestigium. Quamvis juri divino non repugnet hac politia; assumpta jure Ecclesiasico, ad utilitatem Ecclesia, ut omnia commodius in Ecclesia geri possent. Quemadmodum & de aliis multis rebus, nec imperatis in Scriptura, nec vetitis, potestatem habet Ecclesia statuendi, pro ordine, & decoro, & pace, & adificatione. In talibus autem debet sarta testa conserva-

ri Ecclesia libertas, sicut monui in propositione.

IGNATIVS & DIONYSIVS, locis supra citatis, post propositionem duodecimam, Episcopos omnes in supremo Hierarchia. & surafias Ecclesiastica fastigio collocatos effe docent. Neque dignitatem ullam in Paftoribus Ecclesiæ agnoscunt altiorem dignitate illa Episcopali, que omnibus Episcopis pari consortio competit. In Concilio SARDICENSI, Can. 10, collatis inter fe honoris Ecclesiastici gradibus, Episcopatus appellatur " alis, culmen: item, usyish Tiph, maximus honor. HIERONYMVS air, Episcopos in Ecclesia Catholica primos elle, ficut olim primi erant Apostoli: & repræhendit hoc nomine MONTANI Hæretici Sectatores. quod haberent aliquos Superiores Episcopis : ejus verba funt, Apud nos [ Catholicos ] Apostolorum locum Episcopi tenent : apud eos [ Montanistas ] Episcopus tertius est. Habent enim primos, de PEPVSA PHRYGIE Patriarchas; fecundos, quos appellant Cenones: atque ita in tertium, id est, pene vitimum lecum Episcopi devolvuntur : quasi exinde ambitiosior religio fiat., si quod apud nos primum est, apud illos novissmum fit. Hac HIERONYMVS, Tomo fecundo, in Epistola ad MARCELLAM, adversus MON-TANKM, que incipit, Testimonia. Idem disputans contra Diaconorum ROMANORVM, fe Presbyteris Kk 2

anteponentium superbiam, in Epistola ad EVAGRIVM, quæ incipit, Legimus in Efaia. Nec altera, inquit , Romane vrbis Ecclesia, altera totius orbis existimanda est. Et Gallia, & Britannia, & Africa, & Persis, & Oriens, & India, & omnes barbara nationes vnum CHRI-STUM adorant: vnam observant regulam veritatis. Si authoritas quaritur, orbis major eft orbe. Vbicunque fuerit Episcopus sive Roma, sive Eugubii: five Constantinopoli, sive Rhegii i sive Alexandria; sive Tanis: ejusdem meriti, ejusdem est Sacerdotsi.

Potentia divitiarum, & paupertatis humilitat, vel sublimiorem, vel inferiorem, Episcopum non facit. Caterum omnes Apostolorum successores sunt. Sed dicis, quomodo Roma ad testimonium Diaconi Presbyter ordinatur? Quid mihi profers vnius vrbis confuemdine ? Quid paucitatem, de qua ortum est supercilium in leges Ecclesie, vindicas? —————————————————————Et ve sciamus tradiciones Apostolicas sumptas de Veteri Testamento; quod A A-RON, & Filis ejus, atque Levita, in Templo fuerunt, hoc sibi Episcopi, & Presbyteri, & Diaconi vendicent in Beclesia. Hæc HIERONYMVS. Qui eriam secundum hane ad AARONEM similicudinem, Episcopum vocat fummum Sacerdotem, in Dialogo adversus LVC I-FERIANOS. DAMASVS etiam, Episcopus RO-MANVS, in Epistola quinta, ad PROSPERVM, gradum Episcoporum in Ecclesia , vocat dignitatis fastigium fummorum pontificum. Neque allum agnoscit gradum altiorem. Et INNOCENTIVS, hujus nomi. nis primus, Episcopus ROMANVS, Epist. 12, Epis. copos vocat summos Sacerdotes. Et in jure Canonico codem modo describunent, Cans. 2, Quest. 5, Can. Satramentum: & Qualt. 7, Accufatio: & 61 Diftinet. Misser Miserum: quibus in locis Episcopi dicuntur summi Saeerdotes. Alibi etiam in jure Canonico Episcopatus appellatur summis Pontisicatus, 77 Distinct. Can. In singulis: & Episcopi, summi Pontisices, re distinct. Si Episcopus: & 59 distinct. Si officia: & de Consecratione, Distinct. 5, De his vero.

Defensione millam, qua utuntur Papistæ, pro Episcopi ROMANI, supra alios Episcopos dignitate, sumptam a distinctione ordinis & jurisdictionis, resutavimus supra in exegesi propositionis 13, in dissertatione, de prohibitis ordinantibus: ubi aliquot argumenta a nobis pro-

polita Lector invenier : quibus hæc adjicimus.

1. Omnes Episcopi inter se sunt pares honore & potestate : ergo, sunt pares ordine & jurisdictione. Ratio
sequelæ est, quia potestas jurisdictionis est potestas.
Episcopi autem sunt potestate pares, absolute, sine ullius
potestatis exceptione, sicut docet CIPRIANIS, Lib.
de unitate Ecclesiæ, & simplicitate Prælatorum. Neque
ulsa infacris siteris ostendi potest exceptio.

2. Omnes Episcopi inter se sunt pares potestate clavium, sive potestate absolvendi, excommunicandi, &c. ergo, sant pares potestate jurisdictionis. Ratio sequelz est, quia potestas jurisdictionis. (in corum distinctione) consistit in potestate clavium, ut docet THO MAS, in 2° 2° Quæst. 39, Art. 3. Astecedens est apud CY-

PRIANVM, loco citato.

3. Apostoliomnes inter se, & per consequens Episcopi omnes inter se, sont pares quoad omnem eam potestatem, quam PETRO dedit DOMINVS, illis verbis, Ego dico tibi, quia tu es PETRVS, & super islam PETRAM adisticabo Ecclesiam meam, & porta inferorum non vincent eam. Tibi dabo claves Regni Calorum: & qua ligaveris super terram, erunt ligata & in Calis: & quacunque solveris super terram,

erunt soluta & in Celis, Math. 16. 18, 19, 20. Et verbis illis, Pasce oves meas, loann. 21. 16. Nam omnibus Apostolis parem potestatem tribuit: illis verbis, Sicut missit me Pater, & ego mitto voi; accipite Spiritum sanctum: si cui remiseritii peccata, romittentur illi: si cui tenueritis, tenebuntur: Ioann. 20, 21, 22, 23: sicut expresse monet CIPRIANVS, loco citato.

Si quæras; cur igitur primo hanc potestatem uni P.E. TRO dederit, antequam omnibus eandem daret. Refpondet CYPRIANVS, hoc effe factum, vt Eccleha una monstraretur. Idque ipsum Sacramento vestis CHRISTI textilis declaratum effe monet, item per Sacramenti Paschatis comestionem in domo una. Huic duo colligit de Episcopatu & Episcopis : 1, Sieut est vna Ecclesia per totum orbem diffusa, que in multitudi-nem latius, incremento facunditatis extenditur; sic vnus est Episcopatus cujus a singulis in solidum pars te-netur. IN SOLIDVM, inquam, id est, pari consor-tio honoris & potestatis, sicut de Apostolis loquutus est. 2. Non posse esse in uno loco plures greges aut plures Paffores, id eft, Episcopos, sed servandam effe unitate, ut in uno loco non fit nisi unus Episcopus. Ideoque postquam unus Episcopus Catholicus alicui civitati ordinatus aut datus est, quicunque se patitur Episcopum ilhus gregis, aut parcis Illius gregis ordinari, aut quicunque de grege iffu posteriorem, neglecto priore, & relicto etiam reliquo grege fequitur, is eft fchifmatieus, & extra Ecclefiam Catholicam. Hic scopus eft totius illius tractatus beati CTP RIANI, quem scripsit adversus NOVATIA-NVM schismaticum qui, postquam CORNELIVS ordinatus ellet Episcopus urbis ROM E, se etiam a quibuldam fehilmaticis ejuldem urbis Epilcopum ordinari paffus

passus est, & partem gregis post so traxio. Vnde & genuinam accepit inscriptionem, sive titulum. Nam suscribitur liber de vnitate Ecclesia: &, de simplicitate Pralatorum.

Propter P & M E L I F M diligenter consideranda funt illa CTPRIANI verba in co libro : quamvis Apostolis omnibus parem potestatem tribuat tamen vt vnitatem manifestaret, vnitatis ejustem originem ab uno incipientem fua authoritate disposuit. Hoc erant viique & cateri Apostoli quod fuit PETRYS. Pari consortio praditi, & honoris, & potestatis, sed exordium ab vnitate proficifcitur, vt Ecclesia vna monstretur. Quam vnam Ecclesiam etiam in Cantico Canticorum Spiritus sanctus, ex persona DOMINI, designat, & dicit; Vna est columba mea, perfecta mea, vna est matri fue, electa genitrici fue. Hac CYPRIANVS. in Editione LVGDVNENSI, Anno DOM. 1550. PAMELIVS autem ficlegit, Exerdium ab vnitate proficifcitur, Primatus PETRO datur, vt. vna CHRI-STI Ecclefia, & Cathedra una monfiretur. Que verba. de Primatu PETRI, & Cathedra à PAMELIO, contra omnium Antiquorum Codicum Pidem inepte intrufa elle, fcribit MARCUS ANTONTES DE DOMI-N 1 s, Archi-episcopus SPALATENSIS, Lib.I, de Republi Ecclesiastica, Cap. 7, Num. 18. Et fane a CYPRIANI propolito aliena fune ilta verba, lecudum enm fenfu, quo à Papiftis intelligutnr,nec possunt coliftere cum præcedentibs CYPRIANI verbis: nam Primatum interpretantur Supremarum, & Superiorem quandam potestatem Pz -TRO datam. Profecto aut Apostoli cateri non erant hoc viique quod fuit PETRVS, pari consortio praditi, & honoris, & potestatis: quod, inquam, fuit RE. TRVS, per illa verba, Tu es PETRVS, &c : & illa, K.k 4 Pafer:

Cant. 6.

Pafce Oves Mens: ficut diferte affirmat CYPRIANVS: aut PETRYS nullam habuit fuperforem poteftatem quam alii non pariter haberent. Verba igitur,ifta, de Primatu, oportet efle spuria et irreptitia, nisi intelligantur de Primatu temporis, five originis, & exordii, non autem de Primatu. potestatis. Nam CYPRIANVS concedit hanc potestatem primo concellam elle PETRO, que postea & reliquis tributa est, non minore aliquo gradu, sed pari consoruo paris potestatis. Illud de Cathedra vna, nisi intelligarur de simplicitate Prælatorum, & Cathedrarum, in lingulis Dicecelibus, alienum eft à CYPRIANI propolito, neque cum verbis, vel præcedentibus, vel sublequentibus, de una Ecclesia, & uno Episcopatu concordat. Episcopatus, inquit, vnus est, cujus à singulis in solidum pars tenetur. Vbi Episcopo Romano non nisi PARTEM hujus unius Episcopatus, sicut singulis reliquis Episcopis concedit.

4. Qui ordine Hierarchico, honore maximo, dignitatis Pontificalis fastigio, authoritate, potestate pares sunt, if funt jurifdictione Episcopali, seu Episcopali potestate jurisdictionis pares: (eriamsi non aquè amplam Diœcefin habeat Episcopus EvgvBit, ac Episcopus Romæ) At omnes Episcopi ordine Hierarchico, &c. pares sunt: ergo. Major probatione non æget. Minor patet ex te-

ftimonis fupra allatis.

5. Qui fibi vendicare poterunt in Ecclesia quod Aa-RON fuit in Templo, ii habent supremam jurisdictionem Ecclesiasticam, & funt summi Sacerdotes, ac summi Pontifices : supra quos nulla est potestas Ecclesiastica personalis sublimior de jure divino : at omnes Episcopi sibi vendicare poterunt, &c. ut scribit HIERONYMVS, ad EVA-GRIVM: Ergo.

Suprema igitur personalis potestas et dignitas Ecclefiastica, etiam jurisdictionalis, eft ea potestas Episcopalis qua praditifunt omnes et finguli Episcopi, pari confortio, qua nulla est superior de jure divino, nisi Sy-

Nihilominus ea de Archi-episcopis, & Primatibus, seu Patriarchis dispositio, seu ordo Occonomicus, non grit inutilis, sed Ecclesiæ commodus, & laudabilis, si hæserventur necessariæ cautiones, secundum quas & primitus ex-

Ritit in veteri Ecclesia hac Oeconomia.

Prima Cautio est; Vt secundum distinctos limites imperiorum & ditionum secularium, ita etiam terminerur Archi-episcoporum, et Patriarcharum authoritas. Neque
degens in unius supremi principis ditione potestatem accipiac in Clericos degentes in imperio alterius supremi principis. (Nisi forte ex consensu ubi est ditio aliqua valde
exigua, egens vicinorum quotidiano consilio & auxilio.)
Sic olim Patriarcharum potestas Romani imperii finibus
circumscripta erat: & secundum formam etiam civilium
judiciorum instituta, ut monet ex Anacleto Gratia-

Nys , 99 Diftinet. Provincia.

GYLIELMYS BIBLIOTHECARIVS, in vita HADRIA-NI, Papa Romani, hujus nominis secundi, commemorat convenisse cum imperatore (tertio die post absolutam illam Synodum ConstantinoPolitanam, contra PHOTIVM, quam ROMANENSES octavam œcumenicam vocant) convenisse, inquam, in domo cum Imperatore BASILIO, ab codem Imperatore convocatos, Vicarios Patriarcharum Orientalium, Alexandrini, & Antiocheni, & Hierosolymitani, ipsumque Patriarcham Constantinopolicanum Ignatium, ( jam Synodica fententia fedi fux reftitutum) & Legatos Ecclefiz Romana, & Legatos Bulgarorum: ibique disceptatum de Bulgaris, ex Paganismo ad Christianismum recens conversis, utrum ad Romanam, an ad Constantinopolitanam Diocesin pertinere deberent: et Vicarios Patriarcharum Orientalium, (frustra reclamantibus Ecclesia Romana Legatis) adjudicaffe Bulgaros Ecclesiæ Constantinopolitanæ; dixisseque Legatis

Legatis Romanis ; Satis indecens est, (verba funt Vicarioru patriarch, oriental ad Legat. Roman.) vt vos, qui Grecorum Imperium detrectantes, Francorum fæderibus inharetis, in Regno nostri Principis ordinando jura fervetis . Hacilli. Gefta funt hac Constantinopoli, Anno DOM. 870, ob civilis imperii, et fecularis eminentia. rationem, cum Roma verus fola adhuc effet ledes imperii et Senatus, et civile Caput orbis, primus honor inter Epile copos per totum Romanum Imperium, à Patribus concesfus eft Episcopo urbis Romæ: sicut restantur illi sexcenti er triginta Episcopi, in Concilio œcumenico Chalcedonensi, Actione 15, Can. 28: et eadem consideratione moti Patres illi centum et quinquaginta, in Concilio Constantinopolicano, cecumenico secundo, Can. 3. Anno DOM. 382: decreverunt Episcopo Constantinopolitano, πὰ πεεσδεία τῆς τιμής, primatum honoris, post Romanum Episcopum, eo quod Constantinopolis esset nova Roma. Et sexcenti ac triginta Patres, in Concilio Chalcedonensi, œcumenico quarto, Can. 28, Anno DO-MINI 451. Novæ Romæ, id est, Constantinopolis Throno Episcopali æqualia privilegia, [ न्ये 'ंग्य महद्व दिले ] cum antiqua Roma tribuerunt. Idemque decretum renovarunt Episcopi plusquam ducenti, cum quatuor Patriarchis Constantinopolicano, Alexandrino, Antiocheno, & Hierofolymitano, in Synodo quinifexta, Can. 36, Anno DOM. 692. Ac tandem Roma veteri Avgystorym Constantinopolitanorum Imperia detrectante, Ecclesiæ Orientales declararunt Episcopum veteris Romæ excidisse omni jure disponendi res Ecclesiasticas in partibus Imperii principi Constantinopolitano adhuc subjectis; sicut jam oftensum eft. Nota rationem qua usi sunt Vicarii Patriarcharum Orientalium; quæ jam etiam ad nos BRI-TANNOS pertinet, qui Romanorum non subjacemus Imperio, nec Romani nostro. Idcirco non minus indecens cft, ut est, ut inter nos jura arroget Episcopus urbis Romz, quam indecens esse judicarent Romani si jura inter illos sibi vendicaret primas Scotiæ vel Angliæ. Neque magis jam subjectionem debent Scoti Episcopo Romano, quam Romani Episcopo Sanct-Andreano.

Secunda cautio est, Vt de hac dispositione, ficut de aliis humanis constitutionibus, maneat sarta tecta Ecclesia ca

libertas, de qua in propositione diximus.

Tertia cantio; Vt meminerint Archi-episcopi & Patriarchæ, se esse Episcopos & Presbyteros, ideoque essem Legibus & Ministerii necessitate teneri, quibus obligatos esse ostendimus omnes Episcopos Propositione 10.

Quarta cautio; Ve sciat Archi-episcopus & primas aut patriarcha se no esse totius Provincia, omniumque in ea sedium Episcopum, sed suz tantum Metropolitanz, aut Patriarchalis, seu primæ sedis Episcopum; ac ne Patriarcham quidem, aut Archi-episcopum, nisi sux sedis effe; non autem totius Provincia, sed in Provincia, in qua ipse quidem primus est Episcopus, seu primæ sedis Episcopus, hoc eft, Patriarcha: in reliquas autem ejusdem Provincia Diceceses non solus, sed ut unus ex multis, et in ils primus, obtinet, cum iis, authoritatem, quam et cum co habet Coëpiscoporu collegium pari consortio honoris et potestaris. Quamvis igitur humano quodam ordine non improbando, et libera quadam oconomia, seu dispositione Ecclesiastica, sit Episcopis prior, non tamen'aliqua divini juris potestate, aut dignitate l'astorali illis superior est. Nam suprema potestas & dignitas Pastoralis est Episcopalis, quam habet quilibet Episcopus, et omnes Episcopi æqualiter .

Hinc est quinta cautio; Ve prime sedis Episcopus non appelletur Princeps Sacerdotum, aut summus Sacerdos, aut aliquid hujusmodi: sed tantum, prime sedis Episcopus: sicut constitutum est in Concilio Carthaginessi rertio, Can. 26: et inseruit Decreto Gratianus, 99 Distinct.

Can. Prima fedis: (ubi primă sedem autor Glossa interpretatur Patriarchalem. Et primarum sedium nomine, quas qui tenent, Primates vel Patriarcha vocantur, intelligendas esse etiam Romanam, et Antiochenam, et Alexandrinam, monet author glosse, in eadem distrad can. Nulli. Adeo ut non sit cano restringendus ad solas primas sedes Africa.) Item, Vt nemo appelletur universalis Patriarcha vel Episcopus, 99. dist. Can. Nullus, & Can. Ecce: & lib. 4. Epist. Gregorii, ex Registro, Capttibus 76. 77. 80. & alibi.

Primas seu Patriarcha, de rebus alterius Dioceseos in sua Provincia disponere, ejusve Clericos ad judicium vocare, eosve deponere aut ordinare, inconsulto Episcopo loci: aut quicquam agere (nisi quod ad suam solummodo propriam pertineat Diocesin) tine consilio & voluntate omnium Comprovincialium Episcoporum. Alioquin irritum erit quod egerit. Caus. 9. Quast. 3. Can. Per singulas, et Can.

Nullus primas, & Can. Si autem .

Septima cautio est; Vt Coëpilcoporum Comprovincialium censuræ sit subjectus omnis etiam Patriarcha. Secundum leges illas comemoratas Prop. 7. Stultam illam exceptionem de Romanæ Ecclessæ privilegio, Caus. 9. Quæst. 3. Can. Salvo. meritò repudiamus, nam pares causæ pa-

ria jura postulant.

Observa autem nos Primatem & Pataiarcham, pro eodem hic sumere cum Anacleto & Gratiano, 99. dist, quamvis sæpe distingui videantur. Revera enim omnis Primas est Patriarcha, & vicissim. Vtriq. enim vocabulo hæc subest notio, Episcopus prima sedis. Et onnes olim dicebantur Archi-episcopi, ut constat ex actis veterum Conciliorum. Habitus postea is honor est quinque sedium Episcopis, viz. Romano. Constantinopolitano, Alexandrino, Antiocheno, Hierosolymitano, ut per quanda per excelletiam diceretur quinque Patriarchæ. Eorumque sedes Patriarchales. Qui honos non cos eximit à communibus regulis quæ positæ funt omnibus Episcopis, & Archi-episcopis, & Patriarchis, sive Primatibus.

Petrus Aureolus, Archi-episcopus Aquensis, in quartum Sent. Distinct. 24. Art. 2. §. Et 1006, scribit, non adhiberi novam consecratione, quando Episcopus (antea confecratus) sit Archi-episcopus aut Patriarcha. Antiqui autem Canones prohibent translationem Episcopi, ab una sede ad aliam, sicut docui in tractatu de cura & residentia Pastorali; ubi etiam ostendimus quibus casibo licita sit translatio.

## PROPOSITIO XVI.

DE PAPA ROMANO.

Uicunque, post Apostolorum & Evangelistarum tempora, se vocat Occumenicum sive vniversalem totius orbis Episcopum, CHRISTI Vicarium generalem, & infallibilem (acrarum Scripturarum interpretem, omniumg in Religione controversiarum judicem supremum, ordinarium, supra Concilia generalia, supra universam Ecclesiam, Caput, Principem summum, Monarcham; qui, etiamsi ditionem temporalem nullam haberet, neminem tamen haberet, neque habeat in terris superiorem, à quo vllo modo judicari possit, qui à nemine in terris judicari possit; qui nullo modo judicari possit interris ab vllo Principe, five feculari, five Ecclefiastico, neque ab omnibus simul, neque à Concilio œcumenico, neque ab vniver-Sa Ecclesia: & cujus doctrină tanguam certam & indubitatam suscipere oporteat reverenter, sine examine, & absque vlla disquisitione vlteriore; & sine cujus approbatione & interpretatione non possit ex Scripturis canonicis vllus fidei Articulus certò cognosci, aut credi: à quo non liceat appellare, ne ad D E U M quidem, aut LI a Spirit

Spiritum Sanctum, neque ad generale Concilium, in quo etiam ipfe ille Episcopus qui se vniversalem vocat intersit; qui non subjiciatur legibus; qui jus potestatemque babeat Roges & Imperatores Christianos Regnis Suis & Imperiis exuendi; & Subditis imperandi ne illum Regem aut Imperatorem vltra sequantur, essque à vinculo obedientia Principibus suis legitime jurata absolvenai & liberandi; eaque Regna & Imperia ab alius ad alios transferendi; prout ipfe judicaverit causam Ecclesia postulare: qui banc authoritatem, banc exemptionem, boc jus, hanc potestatem, atque infallibilitatem obtineat ex CHRISTI institutione, per Cathedra prarogativam: quamvis forte eniversalis iste Episcopus, & judex sit à Canctitate alienus, & ineruditus, & in Theologicis quastionibus ac difficultatibus haudquaquam exercitatus: Imò qualiscunque ille sit, sive doctus, sive indoctus, sive probus, sive improbus; quicunque, inquam, talem sibi arrogat prarogativam, is hoc ipso se prodit esse illum Antichristum, exlegem, hominem peccati, filium perditionis, adversarium, & se efferentem adversus omne quod dicitur DEVS; aut qued colitur; & in Templo DEI, tanquam DEVM, sedentem, pra se ferentem se esse DEVM : ficut ab Apostolo Paulo describitur, 2. Thess. 2.

Omnia autem ista prædicta, & plura horrenda Bellarminus & Gretserus diserte attribuunt Papæ Romano. Bellarm, Lib. 3, de Verbo DEI, Cap. 3: et Cap. 4, et Cap. 5: et Cap. 9, et Cap. 10. Et Lib. 2, de Pontisice Romano, Cap. 12, et Cap. 26, et Cap. 27, et Cap. 29, cum recognitione. Et Lib. 4, de Pontisice Romano, Cap. 1, et Cap. 3. Et Lib. 5, de pontis. et Lib. 2, de Conciliis, Cap. 15, et Cap. 17, et Cap. 19. Et Lib. 1, de translatione Imperii Romani, Cap. 12. Et in responsione ad Apologiam,

giam, pro juramento fidelitatis, in defensione primi brevis pontificii, S. Omitto, Et Lib. contra Barclaium. Cap. 26, et Cap. 31, et Cap. 36, &c. Gretfer. Lib. 3, de Verbo DEI, Cap. 3, Columna 1218, C. Er Cap. 4, Colum, 1255, A. Et Cap. 5, Col. 1275, A, B. Et Cap. 9, Colum. 1400, B. (Cut loco alibi contradicit, Lib. 4, Cap. 11, Col. 1820, B, et 1821, A) et Col. 1402, D: et Cap. 10, Col. 1447, A, B. Vide etiam Col. 1451, A: et Col. 1427, B: qui Libri ab ipio Romano pontifice fuscipiuntur, & approbantur. (Vide etiam Cauf. 15, Quaft. 6, Can. Alius, et Can. Nos, et can. Iuratos: et extra, de confuetudine, Cap. Quanto, in Gloffa. ) Vnde paret ipfum Romanum pontificem, fibi illi omnia arrogare.

Ergo, PAPA ROMANUS EST ILLE

ANTICHRISTVS.

Major hujus Syllogismi ulteriore probatione non eget, cum clariffmum contineat commentarium, in illa verba Apostoli, 2 Thest. 2. De ea tamen plura diximus in exercitationibus nostris, de sacra Scriptura perspicuitate &interpretatione, et judice controversiarum: et dicemus (DOMINO donante) in Isagoge Historico-Theologica, quam damus Studiolis nostris.

Monendi funt juniores multa, que Romano Episcopo ejusque sedi appropriare conati sunt Romanenses, communia esse aliis sedibus & Episcopis. Quadam exempla sub-

jiciam .

Vocant Romanam Ecclesiam, Apostolicam. Audi Tertullianum; Apostoli Ecclesias apud vnamquamque civi- Ecclesia Apotatem condiderunt ; à quibus traducem fidei, & semina folica. doctrine, cetere exinde Ecclesie mutuate sunt, & quotidie mutuantur, vt Ecclesie fiant. Ac per hoc eripse Apostolica deputantur, ve soboles Apostolicarum Ecclesiarum. Omne genus ad suam originem censeatur, necesse est. Itaque tot ac tanta Ecclesie, vna est illa ab Apostoles

flolis prima, ex qua omnes. Sic omnes prima, & omnes Apostolica, dum vnam omnes probant unitatem. Communicatio pacis, & appellatio fraternitatis, & contesseratio hospitalitatis: que jura non alia ratio regit, quam ejusdem Sacramenti una traditio. Lib. de præscriptionibus adversus Hæreticos, Cap. 20. Irem; Caterum fi qua audent interserere se atati Apostolica, vt ideo videantur ab Apostolus tradita, quia sub Apostolis fuerunt: Posfumus dicere : edant ergo origines Ecclesiarum suarum, evolvent ordinem Episcoporum suorum. ---Confingant tale aliquid Harctici. Quid enim illis post blashemiam illicitum est ? Sed & si confinxerint , nihil promovebunt: IPSA ENIM DOCTRINA EORVM cum Apostolica comparata, ex diversitate & contrarictate sua pronunciabit, neque Apostoli alicujus auctoris esse, neque Apostolici : Quia sicut Apostoli non diversa inter se docuissent, ita & Apostolica non contraria Apostolis edidisfent, mis illi qui ab Apostolis desciverunt, & aliter pradicaverunt. Ad hanc itaque formam provocabuntur ab illis Ecclesiis, que licet nullum ex Aposolis, vel Apostolicis auctorem (uum proferant, vt multo posseriores, qua denique quotidie instituuntur, tamen in eadem fide conspirantes, non minus Apostolice deputantur pro consanguinitate doctrina. It a omnes Hareses ad viramque formam à nostris Ecclesiu provocata, probent se; quaqua possunt Apostolicas. Sed adeo nec sunt: nec possunt probare quod non funt : nec recipiuntur in pacem, & communicationem ab Ecclesiis quoquo modo Apostolicis: feilicet, OB DIVERSITATEM SACRA-MENTI; NVLLO MODO APOSTOLICA. Ibidem, Cap. 32. Item; Adhibeo Super hac ipsarum doctrin

doctrinarum recognitionem. - PAVIVS; in prima ad Corinth. Epistola, notat, &c. Cap. 33. Item: Age jam qui voles curiositatem melsus exercere in negotio falutis tua, percurre Ecclesias Apostolicas, apud quas ipfa adbuc Cathedra Apostolorum suis locis prasidentur, apud quas ipfa authentica litera corum recitantur, sonantes vocem, & representantes faciem vniuscujusque. Proxime est tibi Achaia, habes CORINTHVM: Si non longe es à Macedonia, habes PHILIPPOS, habes THES-SALONICE NSES; si potes in Asiam tendere, habes EPHE-SVM: Si autem Italia adjaces, habes ROMAM, unde nobis quoque auctoritas prasto est. Statu falix Ecclesia, cui totam doctrinam Apostoli cum sanguine suo profuderunt, vbi Petrus passioni Dominica adaquatur, vbi Paulus Ioannis exitu coronatur, vbi Apostolus Ioannes postea quam in oleum igneum demersus, nihil passus est, in insulam relegatur. Videamus quid dixerit, quid docuerit, quid cum Africanis quoque Ecclesiis contesserarit. Vnum DEVM novit creatorem universitatis; & CHRISTYM IESVM ex Virgine MARIA Filium DEI creatoris, & carnis resurrectionem : LEGEM & PROPHETAS , CVM EVANGE-LICIS & APOSTOLICIS LITERIS MISCET', & INDE POTAT FIDEM EAM: Aqua signat, Spiritu sancto vestit, Eucharistia pascit, Martyrio exhortatur, & ita adversus hanc institutionem neminem recipit. Cap. 36. Item : VNDE AVTEM EXTRANEL & INIMICI APO-STOLIS HERETICI, NISI EX DIVERSITATE DO-CTRINE, quam uniusquisque de suo arbitrio, adversus Apostolos, aut protulit, aut recepit? Cap. 37. Item: Igitur & Scripturarum & expositionum adulteratio deputanda est, VBI DIVERSITAS INVENITYR DOCTRINA. M m Quibus

Quibus fuit propositum aliter docendi, eos necessitas coëgit aliter disponendi instrumenta doctrina, alias enim non potuissent aliter docere, nisi aliter baberent per que docerent Harefin. sicut illis non potuisset succedere CORRVP-TELA DOCTRINE, sine corruptela instrumentorum ejus, ita & nobis INTEGRITAS DOCTRINA non competisset sine integritate corum per qua doctrina tractatur. Etenim quid contrarium nobis in nostris? QVID DE PROPRIO INTVLIMVS, VT ALIQVID CONTRA-RIVM EI; ET IN SCRIPTVRIS DEPREHENSVM. detractione, vel adjectione, vel transmutatione remediaremus? QVOD SVMVS, HOC SVNT. ab initio Suo ex illis sumus, antequam nihil aliud fuit quam sumus.

Cap. 38. Hæc Tertullianus.

Apostolicæigitur Ecclesiæbifariam dicuntur: 1. Quæ per Apostolos, aut viros Apostolicos conditæ sunt: & in fide ab iis accepta perseverant. 2. Que licet nullum ex Apostolis, vel Apostolicis auctorem suum proferant, ut multo posteriores, quæ denique quoridie instituuntur; tamen in eadem fide conspirantes, Non Minys Aposto-LICE deputantur, pro confanguinitate doctrinæ. At illa Ecclesia, cujus doctrina, cum doctrina Apostolica comparata, invenitur diversa ab ea cique contraria, non est Ecclesia Apostolica, sed ex diversitate doctrinæ est extranea, inimica, haretica. Er tales Ecclesiæ duum funt generum. Nam vel initio pro recta fide conditæ funt in hæreli, ficut quædam Gothorum olim Eccleliæ Arianæ: vel conditæ funt in fide Apostolica, & postea ab ea desciverunt , ut Ecclesiæ illæ quæ aliquando erant Orthodoxæ, postea vero evalerunt hæretica. Sic Ecclesia Alexandrina initio Apostolica, postea in hæresin incidit Monophysitarum ; & aliz in alias hærefes. Hoc discrimen eft inter ifta duo genera; quod prioris generis Ecclesia, sine quidem

dem haretica & extranez, non tamen Apostatica, non enim discesserunt à recta fide, quam nunquam habuerunt : posterioris autem generis Ecclesie fint & haretica & Apostatica, Qualis est hodie Ecclesia Romana. Antiqua illa Romana Ecclesia, de qua loquitur Tertullianus, fuit verè Apostolica, retinens eam fidem quam ab Apostolis accepit, quippe eam constanter potans ex Lege & Prophetis, & Evangelicu Spostolicifa, literis: adeo ut de proprio nihil inferret, neque doctrinæ ejus aliquid contrarium in Scripturis deprahenderetur. At degener postericas effodit fibi cifternas inventionum humanarum; spretis puris fontibus divinarum Scripturarum: & de proprio intulie dogmata, facris Scripturis contraria. Vnde Ecclesia Romana non jam est Apostolica, sed Apostatica. Et illa quondam civitas fidelis, facta eft meretrix: & quæ erat plena judicii, in qua habitabat juftitia, in ca nunc funt homicida: argentum ejus verlum est in scorias, vinum ejus mistum est aqua: ficut de Hierufalem queftus eft Dominvs per Prophetam, Esa 1. 1. 21, 22. Plantavit illic Devs vincam plantis vitis optima, ficut olim in Ifraele, & ferviverunt DOMINO, primis illis seculis, ficut servivit Ifrael DO-MINO cunctis diebus Iofna, cunctifg, diebus seniorum, qui diu vixerunt post Iosuam, & qui noverant omne opus DOMINI qued ficit Ifraeli. Sed omnis illa generatio aggregata est ad patres suos: surrexitá, generatio alia post ees, qui non noverunt DOMINVM, & opus quod fecit Israeli: & fecerunt posteri isti malum in oculis DOMI-NI: & expectante DOMINO, ut vinea FACERET VVAS, FECIT LABRUSCAS. Iofu, 24. 31. Ludic. 2. 7. 10. 11. Efai. 5. 2. Nostra autem Ecclesia Scotica eft verè Apostolica, quia Legem & Prophetas, cum Evangelicis & Apostolicis literis miscet , & inde potat fidem eam, quam olim Ecclesiis Apostolicis Apostoli tradiderunt. Neque de proprio quicquam infert, aut quicquam M m 2 doct

doctrine ejus contrarium in Scripturis deprehenditur.

Profper, in Bpift. ad Augustinum : Santtam, inquir, of Apostolicam doctrina tue authoritatem : nempe, quia doctrina illa Augustini contra Pelagianos, ex Lege & Prophetis, & Evangelicis Apoltolicifq. literis haufta erat.

Sapè mihi &ferio monendi funt Papifta ne inani vocabulorum fono, & audaci Romani Pontificis jactantia superbág, elatione se ita misere decipi patiantur. Sed sensu inqui-

rant, an cum fono concordet.

Eusebius sede Hierosolymitanu, vocat sedem Apostolica, Amgolizar Deover. In actione 18. fexti Cocilii œcumenici Imperator Cottantinus, definitionis Synodicz exepla, cum Imperatoris subsignatione, mittens quing Pattiarchalibus fedibus [ris wern mareiapxixois Deórois.]

Ecclesiam Constantinopolitanam vocat Magnam Catholicam & Apostolicam Ecclesiam: & sedem Alexandrinam, Apostolicam scdem sancti Evangelista Marci.

idque approbantibus Patribus Synodicis.

Patres Concilii œcumenici fecundi, in ea Epistola qua ad Occidentales scripferunt, Ecclesia Antiochenam, appellant Antiquisimam, & vere Apostolicam orlos amganiniv. Et Ecclesiam Hierosolymitanam vocant, Matrem om. nium Ecclesiarum , του μετέρα απασων τ εκκλησιών.

Apud Theodorerum, Hift. Ecclef. Lib. 5. Cap. 9.

ECCLE-SIA CA-THOLI-CA.

Ecclefia Hie-

refol, mater omnium Ec-

eleffarum.

I.

Iactant etiam Romanenses Ecclesiam Romanam, effe Ecclesiam Catholicam; ut hujus etiam vocabuli sono incautos alliciant. Sed neque huic soli Ecclesiæ tribnebatur hoc Epetheton à Patribus, neque ei nunc vere tribui potest. Catholica Ecclesia, vel lignificat Vniversam quacunque se diffundit Ecclesiam : sieut eam describit Augustinus, Epist. 118. Hac est illa Ecclesia vna, qua in multitudinem latius incremento facunditatis extenditur. De qua scribie Cyprianus, Lib. de unitate Ecclesia. Hec est illa Catholica & Apostolica Ecclesia, n nadodini ε αποςολική εκκλησία: à qua alienos Arianos Hærericos, & Catharos Schismatico-Hareticos, declaravit mag-

CAP. XI. De Ecclefia Romana. na Nicæna Synodus, in Symbolo, & Can. 8. Quæ in fecundo Concilio œcumenico, Can. 7. appellatur, Sancta DEI Catholica & Apostolica Ecclesia. Et in ejusdem Concilii Symbolo, vna fancta Catholica & Apostolica Ecclesia, μία άγια καθολική, και άποσολική εκκλησία. Hac est illa sublimis Hierusalem, Mater omnium nostrum. Galat, 4. 26. Hæc est illa CHRISTI Ecclesia, quam qui relinquit, non pertinet ad CHRISTI pramia: sed alienus eft. profanus eft, hostis est. Habere jam non potest DEVM Patrem, qui Ecclesiam non habet Matrem: ut scribit Cyprianus, Lib. de unitate Ecclesia. Hanc Catholicam Ecclesiams Augustinus opposuit parti Donati, in Psalmo suo contra partem Donati, & Lib. de unitate Ecclefia, Cap. 2. ( ubi etymon vocabuli [Catholica ] declarat: quia per totum ell. Secundum totum enim nad boor Grace dicitur. inquit August.) & alibi passim, in suis disputationibus, adversus Donatistas. Hoc sensu Gregorius, adversus Poannis Conftantinop.elatione scribens, ait, Vniversa ergo Ecclesia, quod abfit, à fatu fuo corrnit, quado is qui appellatur universalis cadit, lib. 4. epift. ex registro, cap. 76. five epift. 32. Vniverfa Ecclefia, id eft, Catholica Ecclesia, quam eriam eode cap. Gregorius vocat Vniversalem Ecclesiam. Vel Ecclesia Catholica significat aliqua Ecclesia universalis parte qua orthodoxa fide vniverfalis Ecclesiæ renet:et hoc posteriori sensu Cathol. Eccl. fignificat quamliber particulare orthodoxamet Apostolica Ecclesiam; codemq, sensu orthodoxi dicuntur Catholici: fic accipitur Cathol. Eccl. apud Cypr. lib. 3. epift. 1 1. ubi dicitur. Vnam Epifeopu in Catbolica Ecclefia effe debere: id eft,ut explicat Cypr,lib. de simplicit. Prælat. Effe non poffe uno in loco multos Paftores, (five Episcopos, no enim negat plures uni gregi præesse posse Presbyteros) ant plures greges. Patres in Cocil. Nicano 1. can. 19. quemlibet orthod. Epifc. vocant Catbolica Eccl. Episcopii : no utiq. Romana, sed sua propria Eccl. orthodoxæ. Aut Catholica Eccl. illic fignificare poterit vniversa Eccles. cujus omnes sunt Episc. quicunq. illius unius Episcopatus partem aliquam tenent, de quo seribit Mm 2 Cyprian . Cyprianus. Libro de simplicitate Prelatorum. Qua significatione, in collatione Carthaginens, cum Donatistis, (Tom. 1. Concil. Part. 1.) sæpe scribitur, Alypius Episcopus Catholica Ecclessa dixit: Possidius Episcopus Ecclessa Catholica dixit: Augustinus Episcopus Ecclessa Catholica dixit.

PAPA.

Quod ad nomen PAPA; id etiam aliis Episcopis olim tribuebatur. Presbyteri & Diaconi Romanæ Ecclefiæ Scribunt Copriano Papa: apud Cyprianum, lib. 2. Epift. 7. Alipius, in Concilio Carthaginensi sexto, Sicalloquitur Aurelium Episcopum Carthaginensem, Santle Papa Aureli, Ad eundem Aurelium scribens Augustinus eum vocat Charifsimum fratrem & Confacerdotem & vere fanctum Papam Aurelium. August. Epist. 76, & 77, in Apologia secunda Athanasij Episcopi Alexandrini inseritur Fpi-Stola Constantini Augusti ad Papam Athanasium To mana a Javaria. Hieronymus Epiphanium Salaminæ Cypri Episcopum vocat Papam Epiphanium: in libro ad Pammachium de optimo genere interpretandis & in Epistola ad eundem PAMMACHIVM adverfus errores Ioannis Hierofolymitani; quæ incipit, frjuxta PAVLV M. Idem Hieronymus fuas ad Augustinum Epistolas licinscribit, Demino vere fan-Ho & beatifimo Papa Angustino. Apud Augustinum Epist. 11. & 13. & 14. &c. Idem quoque Hieronymus, in Apologia adversus Ruffinum, que incipit , Lettis literis; mentionem facit fancti papa Chromatii. Ruffinus expositionem fuam in fymbolum scribit ad papam Laurentium, qui non erat Episcopus Romanus.

Parer beatiffi-

Nomen Pater, et Epitheta illa, Santtissimus, beatissimus, religiossimus, δοτώτει , αγιώτει , μακαζιωτεί , ευλαδεσεί , θεοφιλέσει , & abstracta, santtitus, beatitudo, θεοσε ζεια; tribuebantur omnibus Episcopis; ut patet ex Epistolis illis Episcoporum, que habentur in prima parte Consilii Ephesini, œcumenici tertii, & alibi passim,

inscri-

in actis veterum Conciliorum. Paulinus, Alipio Episcopo, scribit; Beatissimo patri Alipio. Apud August. Epist. 35. Et Augustinus ad Prasidium Domino BEATISSIMO C'mevito venerando fratri & Confacerdoti PR ESI DIO. Epift. 16. Idem Augustinus scribens Helychio, air, Domino beatissimo Hesychio, Augustinus. Eamque Epistolam sic inchoat , AD SANCTITATEM TVAM Filio tuo Compresbytero nostro remeante. Epilt, 78. Hilarius ad Augustinum fcribens, San-Mitatis, inquit, tue gratias Apud Augustinum, Epift. 88. Augustinus Evodium Episcopum compellans, ait, Santtitastua. Epistola 102. Idem ad Valerium Episcopum snum fcribens, adhuc Presbyter, eum vocat, Patrem, &, Dominum beatissimum; et sic compellet, Santitas tua. Epift. 148. Prosper, in Epistola ad Augustinum, sic scribit; Domino beatissimo Papa, - Augustino Prosper. Et in corpore Epistolæ; Beatitudini tua scribere. - Consulenda erat sanctitas tua. - Beatitudinis tua libro. - Papa beatifsime, pater optime - Diligentiam pietatis tu.e. - Sciat beatitudo tua. --Domine Papa beatissime. Exstat hæc Hilarij Epistola, apud Augustinum, Tom. 7. operum Augustini, ante librum de prædestinatione Sanctorum. Er inferitur ibidem Epistola Hilarij, Arelatensis Episcopi, ad Augustinum; ubi Hilarij hac func verba; Domino beatissimo, -- Patri Augustino Hilarius, -- Consilium Sanctitatis tua, --Dixit fanctitas tua. - Memorem mei paternitatem tuam Dominus Iesus Ecclesia sua annis pluribus donare dignetur domine pater. Hac Hilarius. Vide Gregor. Lib. 4. Epift. ex registro, Cap. 80. August. ad Colestium Diaconum scribens, Ad me, inquit, directa Hipponem fan-Etitatis tue scripta venerunt. Et paulo post, Santitatitue fa-Intationem debitam reddo. Epift. 62. Vbi in Epiftolæ titulo Diaconum illum vocat, Dominum venerabilem . Cyprianus suas ad Episcopos Romanos Epistolas sic

Mm 4

infcribit , Cyprianus Cornelio fratri falutem. Lib. i. Epift. a. et fequentibus. Item, Cyprianus & cateri Stephano fratri fa-Jutem. Lib. 2. Epift. 1. et fic paffim. Aurelius, Epifcopus Carthaginensis, in Concilio Carthaginensi fexto, Cap. 1. 6. 5. Santto , inquit , Fratri & Confacerdoti noftro, [ Episcopo Romano ] fingula, &c. In codice Canonum Ecclelia Africana, Can. 68. Ad fedem Apostolicam, in qua prafidet memoratus venerabilis Frater, & Collega noster, Anastafins. [ Episcop. Rom. ] Et in Epistola od Colestinum, Episcopum Romanum, fic eum compellant Patres Africani: Domine Frater. Inferiptio Epistola Concilii Africani, ad Bonifacium, vrbis Romæ Episcopum, fic se habet : Domine beatifsimo, & bonorabili Fratri, Bonifacio, Aurelius, &c. Ejufdem Concilii Epistola ad Coelestinum, Episcopum Romanum, fic infcribitur, Dilettisimo Domino, & bonerabili Fratri. Caleftino, Aurelius, &c. Ad eundem Innocentium scripta exftat Epistola Aurelii, Alipii, Augustini, Evodii, & Possidii, apud Augustinum, Epist. 95. quæ fic inferibitur : Domine beatifsimo, meritog bonorandifsimo Fratri, Innocentio Papa, Aurelius, Alipius, Augustinus, &c. In Synodo Lateranenfi, quæ præside Martino, Episcopo Romano, habita est, Anno DOMINI 642. Lecta est Epistola Victoris, Episcopi Carthaginensis, scripta ad Theodorum, Papam Romanum, Martini immediatum prædeceforem; quæ fic infcribitur; Domino beatissimo, & bonorabili, fantio Fratri, Theodore Papa, Villor. Et in corpore Epistola habentur hac verba: Ad quam [ Orthodoxam CHRISTI Ecclesiam ] omnes beatiffimi Apostoli, pari benoris & potestatis consortio praditi, populoram agimina convertentes, &c. Et paulo poft : Ad [alutationem ergo veftra fantta & bonoranda fraternitatis, &c. Sub finemi Actorum & Canonum Synodi Nicana fecunda, pfeudo feptimæ œcumenicæ, adjiciuntur quædam Epistolæ, inter quas eft Epistola Tarasii, Patriarchæ Constantinopolitani, ad Adrianum, Papam Romanum: cujus hæc eft inferiptio; Per cuntta fantlifimo & beatifsimo Fratri, & Comminifre [adera

[ αδέλφω κ συλλειτές γω ] Domino Adriano Papa, senieris Roma, Tarasus misericordia U E 1, Episcopus Constantinopoleos nova Roma, in DOMINO salutem.

Hæc ideo indicanda videbantur, ut scirent etiam simpliciores, non esse Romanæ Ecclesiæ aliqua prærogativam affingendam ex verborum soliis, quando deest radix rationis. Ac ne in verborum quidem antiquo usu inveniri quip-

piam quo se magnopere jactent Romanenies .

De Papæ Romani primatu aliquid attigimus in exegest superioris propositionis, cautione prima. Adjiciam hic Canonem universalis Concilii Africani, Episcoporum 217. in quibus suit beatus Augustinus: quod celebratum est circa annum DOM. 423.

Concilij Africani, Canon 92. qui etiam invenitur in Concilio Milevitano 2. Can. 22. & in codice canonum Ecclesia Africana, Cap. 125.

Item placuit, vt Presbyteri, Diaconi, vel cateri inferiores Clerici, in causis, quas babuerint, si de judiciis Episcoporum suorum questi suerint: vicini Episcopi eos audiant, & inter eos, quicquid est, siniam, adhibiti ab eis ex consensu Episcoporum suorum. Quod si & ab eis provocandum putaverint, non provocem nisi ad Africana Concilia, vel ad Primates Provinciarum suarum. Ad Transmarina autem [ 2005 oli tu nega vis Judicons] qui putaverit appellandum, à nullo intra Africam in communionem suscipiatur.

Hujus decreti fui rationes justas declarant Patres illius Africani Concilij, in sua Epistola ad Cœlestinum, Episcopum Romanum, N n (que exstat in fine prioris partis tomi primi Conciliorum. Edit. Bin.) his verbis:

Nulla Patrum definitione hoc Ecclefia derogatum est Africana, & decreta Nicana, sive inferioris gradus Clericos, sve ipsos Episcopos, suis Metropolitanis apertistime commiscrunt. Prudentissime enim justissime, providerunt, quacunque negotia in suis locis, vbi orta sunt, finienda: nec vnicuique Provincia gratiam sancti Spiritus defuturam, qua aquitas à CHRISTI Sacerdatibus & prudenter videatur, & constanter teneatur: maxime quia vnicuique concessum est, si judicio offensus fuerit eognitorum, ad Concilia sua Provincia, vel etiam univer-Sale provocare. Nisi forte quisquam est, qui credat uni cuilibet [ evi williamie] posse DEVM nostrum examinis inspirare justitiam, & innumerabilibus Con-gregatis in Conciliu Sacerdotibus denegare. Aut quomodo ipsum transmarinu judicium ratum crit, ad quod testium necessaria persona, vel propter sexus vel propter senectutis infirmitatem, multis alies intercurrentibus impedimentis, adduci non poterunt? Nam vt aliqui, tanquam à tue Sanctitatis latere, mittantur, nulla invenimus Patrum Synodo constitutum: quia illud qued pridem per eundem Coepiscopum nostrum Faustinum, tanquam ex parte Nicani Concily, exinde transmisstis: in Conciliis verioribus, que accipiuntur Nicana, (co 7 ann 9856eais amyeapais the on Ninaia) à fancto Cyrillo Coepifcopo nostro Alexandrina Ecclesia, & à venerabili Attico ( nacoa TE wego num | & ATing ) Constantinopolitano -Antistite, ex authentico misis, qua eriam ame hoc per Innocentium Presbyterum & Marcellum Subdiaconum, pen quos ad nos ab eis directa sunt, venerabilis memoria (TÃS (The mesenwollie propose) Bonifacio Episcopo pradecessori vestro, à nobis transmissa sunt, (in quibus) tale aliquid non potuimus reperire. Executores etiam Clericos
vestros quibusque petentibus nolite mittere, ne sumosum
typhum seculi in Ecclesiam CHRISTI, qua lucem
simplicitatis es humilitatis diem, DEVM videre cupientibus prasert, videamur inaucere. Hac illi.

Nota est Historia: Rem in pauca conferam, ex illius Africani Concilii Actis. Apiarius, Presbyter Siccenfis Ecclesiæ in Africa, ob flagitia sua, ab Episcopo suo excome municatus eft, camque censuram raram habuit rorius A.ricæ Ecclesia, Confugit Apiarius ad Zohmum, Episcopum Romanum, eum appellans. Zosimus missis ad Aphros Legatis, una cum scripto commonitorio, egit cum eis de appellationibus Episcoporum ad Romanæ Ecclesiæ Sacerdotem: allegans, Nicæni Concilii, pro ea re, constitutionem. Episcopi Afri reverentia Concilii Nicani, decreverunt obtemperandum esse Concilii decreto: sed salva diligentieri inquisitione Concili Nicani: sicut dixir fanctus Augustinus, Episcopus Hipponensis, in Concilio illo Carthaginensi fexto, 217. Episcoporum; ubi hæc quæstio primum agitari cœpit, Quia igitur suspecta habebant quæ à Romanis Episcopis, in ea causa allegabantur, decreverunt Afri mittere ad Episcopos Orientales, Alexandrinum, & Conftantinopolitanum, &c. Vt ab eis haberent vera exemplaria decretorum Niceni Concilii, ex ipsis authenticis ejus monumentis fideliter descripta, Qua de re etiam scripserunt Afriad Zosimi successorem Bonifacium Episcopum Romanum, protestantes se decreta illa ad se à Romano Episcopo, tanquam Nicæna, missa, paulisper sine vila injuria servaturos, vsque ad inquisitionem statutorum Concily Nicani: ad adventum verisimorum exemplariorum Nicani Concilij. Vsque ad probationem. ( ut ipfi Nn 2 loquunloquuntur in ea Epistolaad Bonifacium) hortantes etiam Episcopum Romanum, ut iple eadem servaret quæ in ejusdem Concilii decretis continerentur. Quibus Africanorum literis acceptis Cœlestinus Episcopus Romanus, Bonifacii succelfor, Apiarium communioni reddidit: milfoque cum eo in Africam Legato Faustino Episcopo, hortatus est Afros ut ipficum quoque in communionem reciperent. Cum Afri, congregato Concilio, ca quæ Apiario objecta erant crimina discuterent, certi non recipere, nis confirentem & pænitentem; Apiarius, DEO ejus conscientiam coarctante, in confessionem cunctorum objectorum flagitiorum erupit. Patres autem Africani, acceptis jam ex Oriente veris exemplaribus Nicani Concilii, monuerunt per literas Cæleftinum, non debuitle hoc ab eo fieri, ut hominem ab eis excommicatum iple communioni redderet: hoc enim minime licere. Dehortancur etiam à talium appellationum admissione, & hortantur ut ab eis excommunicatos, ille in communionem nolit ultra excipere; hoc enim etiam Nicano Concilio elle definitum.

Observa autem Africanos illos Patres Canones Nicænos, Episcopis & Metropolitanis præscriptos, opponere Episcopo Romano, tanquam eistem legibus obligato, quibus reliqui Episcopi. Non intellexerunt boni illi patres exceptionem illam de privilegio sedis Romanæ, quam po-

Rea fibi arrogarunt Pontifices Romani.

Nullum Romani illi Epilcopi protulerunt altiùs repetitum argumentum, quam ab authoritate Ecclessastica Concilii Nicani. Patres Africani plus tribuerunt Concilio, quam Episcopo Romano: et deprachenderunt allegationis falsitatem, inspectis veris exemplaribus.

In Canonibus qui Apostolorum dicuntur, Can. 73.
Episcopus judicandus dicitur ab Episcopis, et ad extremum à Synodo. Neque eximitur Romanus Episcopus:

neque illi ultimum defertur judicium .

Regnante Mauritio Augusto, Ioannes Episcopus Con-

201 ] Patriarcham, circa Annum DOM. 589. Propterea Pelagius, Episcopus Romanus, hujus nominis secundus. prohibuit diaconum responsalem suum, Constantinopoli commorantem, missarum solennia cum Ioanne celebrare. Idemque responsali suo injunxit Gregorius, hujus nominis primus, Pelagii succeffor immediatus, ut scribit Gregorius, Lib. 4. Epift, ex registro, Cap. 80. Et cum Gregorius literis Impetatoris Mauricii monitus effet, ut cum Ioanne pacem coleret, mentem fuam de illo vocabulo [ vniverfalis] per aliquot Epistolas declaravit. Quadam ejus verba exhibeo: in Epift. ad Mauricium Imperatorem; Sanctissmus, inquit, Confacerdos meus toannes vocari vniversalis Episcopus conatur. Exclamare compellor ac dicere, O tempora, O mores! Nunquid ego has inre piifsime Domine, propriam causam defendo? Numquid specialem injuriam vindico? Et non magis causam Omnipotentes D E I, & causam universalis Ecclesia? Vniversa ergo Ecclesia, quod absit, à statu suo corruit quando is, qui appellatur vniversalis, cadit. Sed absit à cordibus Christianorum Nomen Istud BEASPHEMIA, in quo omnium Sacerdotum honor adimitur, dum ab vno fibi dementer arregatur. Lib. 4. Epift. ex registro, Cap. 76. Item, in Epilt. ad Constantiam Augustam; In hac ejus (loannis) Superbia, quid alind, nifi propingua jam Antichristi ese tempora, designatur? Quia illum videlicet imitatur, qui spretis in sociali gaudio Angelorum legionibus, ad CVLMEN conatus est SINGVLA-RITATIS erumpere Lib. 4. Cap. 78. Item, in Epift. ad Eulogium, Epifcopum Alexandrinum, & Anastalium Bpiscopum Antiochenum ; Nullus unquam decefforum meorum hoc tam PROFANO vocabulo vis confensit, quia videlicet si vnus Patriarcha vniverfalis dicitur, Patriarcharum nomen cateris derogatur, Nn 3

Sed absis hoc, absis à Christiana mente id sibi velle quempiam arripere, unde frairum suoram honorem imminuere ex quantulacunque parte videasur: \_\_\_\_\_\_\_ lactantiam fampfit, ( loannes Constantinop ) Ita vt vniversa sibi tentes adscribere, & omnia QIA SOLI VNI CA-PITI COHERENT, VIDELICET CHRISTO, per elationew POMPATICI sermonis ejusalem CHRISTI fludeat membra subjugare. Lib. 4. Cap, 80. Irem, in Epist. ad ipfum Ioannem Constantinopolitanum, fic eum alloquitur ; Ad hoc perductus es, ve defpectis fratribus, Epifcopus appetas folus vocari. \_\_\_\_ Ta quid CHRISTO UNIVERSALIS SCILICET ECCLESIA CAPITI, in extremi judicij es dicturus examine, qui cun-Eta ejus membra tibimet conaris VN IVERSALIS appellatione Supponere? Quis, rozo, in hoc tam PERVERSO vocabulo, nisi ille ad imitandum proponitur, qui despectis Angelorum legionibus, secum socialiter constitutis, ad culmen conatus est singularitatis erumpere: vt & NVLLI SVB. ESSE, ET SOLVS OMNIBVS PRÆESSE VIDERE-TVR ? Qui etiam, dixit ; In Calum conscendam : super Astra Cali exaltabo solium meum. - Quid enim fratres tui omnes VN IVERSALIS ECCLESIÆ E-PISCOPI, mili Afra Cali funt? Quorum vita simul & lingua inter peccata erroresq hominum quafi inter noctis tenebras lucent. Quibus dum cupis temetipsum VOCABVLO ELATIONIS praponere, corumg nomen tui comparatione calcare ; quid afind dicis, mfi IN COELVM CON-SCENDAM : SYPER "ASTRA" COELI EXALTABO SOLIVM MEVM? - REX SV-PERBIÆ prope eft: 6, quod dici nefas eft, Sacerdorum eft praparatus exercitus : quia cervici militam elationis, qui sodba with Papring days nonce cavers desocate

Efai. 14.

ad hoc positi fuerant, vt ducatum praberent humilitatis. -- Scriptum est; honore invicem praveniemes (Rom. 12.) & tu conaris eum omnibus tollere, quem tibi illicite desideras singulariser vsurpare. Lib. 4. Spilt. ex Reg. Cap. 82. Icem, in Epistola ad Anianum, Diaconum Constantinopolitanum: Mirer autem quod dilectionem tuam fallere potuit ( loannes) ve permitteres Domino Imperatori persuaderi: quatenus ad me sua scripta de hac causa transmitteret, in quibus admonerer, vt cum eo pacem habere debuiffem. Qui si justitiam tenere vult, illum debuit admonere: vt se à superbo vocabulo compesceret, & protinus inter nos pax fieret, -IN ISTO ENIM SCELESTO VOCABYLO CONSEN-TIRE, NIHIL EST ALIVD QUAM FIDEM PER-DERB. lib. 4. cap. 83. vide criam in codem opere, lib. 6. cap. 188, et cap. 192.

Quid igitur? Num Bonifacium tertium, Papam R8-manum vocabimus Antichristum, eo quod obtinuerit apud Phocam Imperatorem (Anno D O M. 606.) ut Ecclesia Romana caput estet omnium Ecclesiarum, cum Ecclesia Constantinopolitana primam se omnium Ecclesiarum antea scripserit; (sicut monet Anastasius Bibl. in vita Bonifacij 3.) et ut Romanus Pontisex occumenicus appellareur? Id quod secit Phocas in odium Cytiaci, Episcopi Constantinopolitani, qui non passus est e Templo abstrahi sominas quassang que eo consugerant, et quas inde abducere volebat Phocas; no monet Binius, in notis in vitam Bonifacij 3. ex Theophane, et Paulo Diacono.

dicamus, Bonincium illum fullo latitatorem Diaboli, et Præcurforem Antichristi, et properune sufferegem illum superbiæ, id est, Antichristian Affection qualem tunc N n 4 erat, et longe promotum Iniquitatis mysterium, sed nondum erat perfectum. Erat illud nomen gradus quidam ad Antichristianismum: at ipse Antichristianismus per profanam illam nominis interpretationem, quam in propositione indicavimus, postea irrupit. vis graphicam habere regis superbiæ (Bestiæ illius plena nominibus blassbemia, Apocal. 17.3.) descriptione. Eam tibi in propositione exhibusmus.

Sed mirum videtur, quod dicat Gregorius Chalcedonensem Synodum Romano Pontifici hoc universalis nomen obtulisse: et tamen subjiciat nullum unquam decesforum suorum hoc tam prosano vocabulo uri consensisse. Quod etiam vocat nefandum, superbum, stultum, & super-

Mitiofum , & blafpbemia vocabalum.

Respondeo: 1. Quacunque privilegia Romano Pontifici concessatunt, eis paria concessit Concilium Chalcedonense, sieut monui in exegest superioris propositionis. Si igitur ex decreto illius Concilii posser Romanus Episcopus dici universalis, pari jure illud nomen usurpare posset Episcopus Constantinopolitanus. 2. Quo sensu a Gregorio vocabulum hoc appellatur profanum, eo fenfu non est existimandum illud probatum esle Synodo Chalcedonensi : est autem, profanum et nefandum, si hoc fensu accipiatur, ut universalis ille spreta Coepiscoporum focietate culmen fingularitatis conscendere conetur, & universa CHRISTI membra sibi ftudeat subjugare, & reliquis Coepiscopis seipsum vocabulo elationis praponatzita ut corum nomen fui comparatione conculcet: & ut nulli lubelle, & folus omnibus præeffe affectet. 3. Epifcopus quidem Constantinopolitanus hodieque appellatur commenieus, fed non profeno ifto & felleftafenfu, quo fe ccumenicum appellat Episcopus Romanus. 4. Neque hoc nefando fensu vocabulum hoc fibi fumplitationnes Conftantingpalisanus lus perce ex Libu 6 Friel Gregorii, ex registro Cap, 188. ubilegious Anastastum Episcopum Antiochenum horgatum elle pet liveres, Gregorium, un de A AM

illa Conftantinopolitani appellatione non contenderet, sed pacem cum Cyriaco Ioannis fucceffore haberet, Neque scandalo locum pro nulla causa daret. Cui rescribens Gregorius, ait se recepisse Cyriaci Synodicam Epistolam, ne pro causa profani vocabuli unitatem sancta Ecclefia perturbaret: sed tamen admonuisse quod pacem cum illo habere non posset, nisi elationem pradicti verbi corrigeret, Quia, inquit, si hanc aquanimiter portamus, vniversa Ecclesia fidem corrumpimus. Non est verisimile Anastasium nihili existimaturum tantam elationem , nisi judicaret, certamen moveri potius de vocabulo, & ordine prioritatis, quam de reipfa. Gregorius autem etiam de reipfa indicavit, periculum futuri abufus. Qui & evenit postea in ipsa sede Romana, per adventum Regis super-

bix, quem in propositione descripsimus.

Idem Gregorius suam subjectionem Imperatori proficetur in Epistola ad Mauricium Imperatorem, ubi sic eum alloquitur Gregorius; PIISSIMVS ATQVE A Papz Romani DEO CONSTITVTVS DOMINVS NO. Subjection peratori. STER, inter cateras, &c. - Prudentifsime piisimus Dominus noster ad compescendos bellicos motus pacem quarit Ecclesia, atque ad hujus compagem, Sacerdotum dignatur corda reducere. Quod quidem ego opto, atque quantum ad me attinet, SERENIS-SIMIS IVSSIONIBVS OBEDIENTIAM PREBEO. — Cogitet ergo dominorum pietas de me proprio sao quem specialiter pra cateris semper sovit, atque continuit, qui & VOBIS OBE-DIENTIAM PREBERE DESIDERO, & tamen de mea nogligentia reperiri reus in superno tremendique judicio pertimesco. \_\_\_\_\_ Ego autem DOMINORVM IVSSIONIBYS OBE-DIENTIAM PRABINS, pradicto Confacer.

doti meo & dulciter scrips, & humiliter, ve ab hac manis gloria appetitione sese emendet, admonui. Lib. 4. Cap. 75. Irem , in Epittola ad Constantiam Augustam : PIISSIMI DOMINI, scripta suscepi, vt cum fratre & consacerdote meo Ioanne debeam esse pacificus. Et quidem sic religiosum DOMINVM decuit, vt ista Sacerdotibus

PRECIPERET. Lib. 4. Cap. 78. Hzc Gregorius.

luber Apostolus omnem animam subjici potestatibus Superiorib, id est, principib, civilibus. Rom. 13. Dominys noster juber offendente fratrem deferri ad Ecclesiam, & ab ea judicari. Marh. 18. Apostolus ait, Spiritus Prophetarum. fubjici Propheris; DevM enim non elle confusionis DevM. fed pacis, t. Cor. 14. 32.33. Ergo papa Rom. fi non habeat ipfe supremam aliquam jurisdictionem remporalem,necesse habet vel subjectionem & obsequium deferre principi illi in cujus dicione degit, vel fateri se non esse animam, id eft, non elle hominem. Si non vult subjici Ecclesia, no eft frater. Si non vult subjici Prophetis, non est Propheta.

Papa fcandalizatus debet offendente corripere, eumque, si obstinate in peccato persistat, ad Ecclesiam deferre, (reste Gregorio papa, lib. 4. epift. ex registro, epistola 38 in fine.) Ergo etiam papa offendens, & privatis correptionibus non emendarus, deferri poterit ad Ecclesiam, atque ab illa judicari, nam eadem de omnibus fratribus regula est Math. 18.

In ipso jure canonico, dicitur papam Romanum, si depræhendatur à fide devius: imo de quocunque notorio crimine, unde scandalizatur Ecclesia, si incorrigibilis sir, ( de hæresi autem etiam occulta) accusari & judicari posse ab Ecclesia. 40. dist. Si Papa. In glossa. Vbi proponitur qua-Rio, Numquid papa possit statuere, quod no posset accusari de hereft, & responderur, Quod non. Item alibi, Bene poffet papa deponi, eo invito, propter herefin, inquitautor gloffe, in Sexto, de renuncione, cap. I. in descript . cafus, S. Notainsaper.

Gregor. 6, papa Rom. depositus est à concil. Sutrino, anno Dom

Par Romani lubiectio Ecclefiz.

no Dom. 1046. & in ejus locu substitutus est Clemens 2. ut scribunt Platina et Onuphr. & judicium illud depositionis Gregorii ratum mansit, sine ulla retractatione: & Cle-

mens ex illo die habitus est pro vero Pontifice.

Gregorius 12 depolitus est authoritate Concilij Pisani, Anno 1409. & in ejus locum suffectus est Alexander Papa 5, quo postea mortuo, creatus est Papa Ioannes 23, (vel secundum Platinam 24,) Hic etiam Ioannes à Pontificatu dejectus est authoritate Concilij Constantiensis, (Anno 1415) ut legimus in actis illius Concilij Sess. (Anno 1415) ut legimus in actis illius Concilij Sess. 10, & Sess. 12. Declaravit eadem Synodus, Sess. 4, se potestatem à Christo immediate habera, cui etiam Papa obedire teneatur. Hac constitutio & declaratio repetitur, Sess. 5, & extenditur ad omnia alia Concilia generalia legitime congregata. Decernitur etiam, Sess. 6, ut postuletur quidem à Papa soanne consensus, si autem non consentiat, tunc nihilominus procedatur contra eum, ejusque fautores, etiamsi non comparuerint ad terminum citationis, ipsorum absentia seu contumacia non obstante.

Basileensis synodi decreto deposito est Eugenius Papa 4. Sess. 34, anno Dom. 1439, in eo etiam concilio declaratu est Papam esse intra Concilium, Sess. 2. congregatum est autem illud Concilium jussu Martini Papa 5, cujus nomine prasuit Concilio legatus ipsius Iulianus Cardinalis, quem etiam in ilso munere confirmavit ipse Eugenius: Anno DOMINI 1431: ut patet ex Eugenij literis ad Iulianum, insertis Sessioni prima Concilij Basileensis. Vnde non minus parere Synodi illius decreto tenebatur Eugenius, quam decreto Synodi Pisana Gregorius 12, aut Constantiensi decreto Ioannes, aut Concilij Sutrini decreto Gregorius 6, & proprerea exinde, ipso jure, Antipapa

fuit Eugenius.

MARCELLINVS Papa ROMANVS tempore DIOCLETIANI Imperatoris, fervente per secutione, DEOS alienos adoravir. Ve scribie PLATINA in Contrainfallibilitatem Papæ Romani,

ejus vita. Quamvis postea poenitentia ductus Martyrium subjerit. Quid si populus Christianus Papam Idolis sacrisicantem, & ita pro tempore evadentem, sequeretur? Num eos excusaret apud DEVM opinio INFALLIBIEI-

TATIS PAPÆ ROMANI.

Anastasius, hujus nominis secundus, Papa Romanus, Petri Moggi & Acacii Monophysitarum errore seductus, offensam contraxit indelebilem; et Acacium (jam mortuum) revocare, seu restiruere, id est, nomen ejus in sacris Diptychis scribere conatus eft; et communicavit cum Photino Thessalonicensi Diacono, Acacii haretici sequacet ideoque Clerici Romani à communione Papæ Anastafii abstinuerunt: feruntque hominem divino nutu percussum subitò interitife, Anno DOMINI 498. Hac de Anastasio scribuntur, ab Anastasio Bibliothecario, & Platina, & Onuphrio, in ejus vita; & à Sabellico, Enead. 8. Lib. 2. et apud Gratianum . 19. Dift. Can. Anaftafins. Vbi in Gloffa, hæc tria annotantur : 1. Anastasium incidiffe in hærefin jam damnatam, ideoque Clericos ab ejus communione merito recessisse, neque necesse fuitse in tali casu novam sententia pronunciationem exspectare. 2, Vbi de Fide agitur, Synodum majorem elle Papa. 3. Anastafium nutu divino percuffun dum affellaret emilife inteftina.

Honorium, hujus nominis primum, Epilcopum Romanum, ut Monothelitam, cum aliis Monothelitis hæreticis, condemnavit, et anathematizavit, fexta Oecumenica Synodus, actione 18. (Anno DOMINI 681.) in definitione Synodica, et in acclamatione ad Imperatorem Constantinum, et in oratione ad eundem Imperatorem prosphenetica, sive acclamatoria: et in literis Synodicis, ad Agathonem, Papam Romanum. Eundemque Honorium, cum aliis Monothelitis, à Synodo anathematizatum agnoscit, et prose anathematizat Constantiaus Imperator, in suo edicto, quod incipit, su Nomine Do-MINI.

ferta\_

MINI. Idemque facit LE o 2. Papa Romanus, Agathonis successor, in sua ad eundem Imperatorem Epistola; in qua air, se gestorum Synodalium seriem recensuisse, curiofaque diligentia que gefta funt flagitaffe, et reperiffe acta Synodalia Romam transmissa per Apostolicæ sedis legatos, scriptis consonantibus convenire cum iis que Apostolica sedis legati narraverunt: et anathematizat Honorium; quem ait Apostolicam Ecclesiam non Apostolicæ traditionis doctrina lustravisse, sed profana proditione immaculatam fidem subvertere conatum esfe. Hzc omnia extant, in 18 actione fextæ Synodi. Eundem Honorium in fexta Synodo condemnatum effe, eo quod monothelita effer, scribunt ANASTASIVS Bibliothecarius vita Leonis Papæ 2, et Abbas Vespergensis in suo Chronico. Bandem condemnationem Honorij, tanquam depravatoris veritatis, repetiverunt et susceperunt Episcopi illi ducenti viginti septem, in quinisexta Synodo congregati, Anno DOMINI 69 2. Can. 1. Synodus etiam Nicæna fecunda, que a Papiftis, ut orthodoxa et œcumenica suscipitur, affirmat Honorium Romanum fuiffe monothelitam una cum Sergio Constantinopolitano, et Cyro Alexandrino, et propterea illos ut Hæreticos juste anathematizatos esse à Catholica Ecclesia, Prout legere est in aftis illius Nicana Synodi, actione fexta, Tomo 3. 5. Has fanctas & universales Synodos . & actione 3, in Epistola Tarasij ad Patriarchas: & in confessione Theodori Patriarchæ Hierosolymitani. & actione 7, in definitione Synodica.

Adrianus 2 Papa Romanus, in Concilio Romæ habito, allocutione 3, fatetur Honorio post mortem anathema dictum esse ab Orientalibus, propter Hæresin, & eam de Honorio sententiam latam esse ait ex consensu Pontificis Romani, & addit hæresin esse causam idoneam libere respuendi placita etiam Papæ Romani. Hæc habentur in actis illius Synodi ab Adriano celebratæ; quæ exstant in-

ferta septima actioni Concilii illius Constantinopolitani, quod Romanenses octavum œcumenicum vocant.

Hoc etiam Concilium, quod octavum vocant, anathematizavit Honor IVM. Actione 10. In termino illius Concilii. În ipio illo Latino codice, de quo Anastasius Bibliothecarius, qui eidem Concilio interfuit, Quicquad, inquit, in latino actionum octava Synodi codice reperitur, ab omni est fuco falsitatis extraneum. Hac Anastasius, in prafatione ad acta illius octava synodi, qua celebrata est Constantinopoli, circa Annum D.O.M. IN I. 8.7.3. sedebat tunc Roma Adrianus secundus.

Iam five merito, five immerentem dicas esse à Patribus illis condemnatum Honorium, necesse est tamen utique fatearis eum pro harerico babitum esse ab illis qui eum condemnatunt, aux condemnationem ejus approbarunt.

Ex his manifestum est incognitam suisse Patribus sexti Concilii œcumenici, et quinisexti, ité Nicæni illius secundi, item Constantinopolitani illius quod octavum vocant, novam hanc Papistarum hæresin, de infallibilitate Papæ Romani. Adeo ut non mirum sit recentem hanc et prodigiosum ac vere Antichristianam doctrinam non in menté venisse Patribus illis qui quintum Concilium œcumenicum, absq. consensu Romani Potificis celebrarunt et sententiam pronunciarunt definitivam, Romano Pontifici Vigilio, frustra reclamanti, displicentem. Cui etiam et ipse Vigilius postea consensit, deposito errore.

Hanc etiam commentitiam infallibilitatem ignoravit SYNODVS BASILEENSIS. In cujus SYNODI, Seif. 34. exstat decretum Synodicum, et sententia definitiva contra Eugenium Papam 4. Vbi Synodus pronunciat, decernit, et declarat eum sville et esserium et manifestum contumacem, unitatis et pacis Ecclesia DE1 perturbatorem notorium, universalis Ecclesia scandalizatorem notorium, simoniacum, perjurum, incorrigibilem, schismaticum, à side devium, perturacem bereticum, &c. Ac proptersa eum a Papatu deponit.

Luber

Lubet hic subjicere memorabilem historiam: Circa annum DOM. 990. Hvoo Francorum Rex, et Episcopi Legaros miferunt cum literis ad loan. papam Rom. contra Arnulphum, Archi-epite. Rhenensem, majestatis reum, hortantes, et admonentes papam, ut turbatæ Ecclesia, suo cofilio subvenirer: sed papa rem neglexit, nullo suppeditato cofilio aut auxilio. Reversi legati, quid egiffent, narraverut coram Synodo Episcoporum Gallia, qua Durocortori Rhemorum celebrabatur, Anno Dom. 99 1. hoc Papæ Romani fastu et incuria vehemeter offensa est illa Rhemesis synodus; et inspectis Ecclesiasticis Canonibus, Arnulphum exauctoravit; fuffecto in ejus locu Gereberto, qui etiam poft paucos annos factus eft Papa Romanus, et Sylvefter fecundus appellatus est. Hic Gereberrus historiam illius Synodi conscripsit: que ex verustissimo codice Micianensis quondam Monasterii accepta, & typis evulgata est, Francosurti, Anno Dom. 1600. in illius hiftoriæ, cap. 28. Arnulphus Epifc. Aurelianen fis, approbance Synodo, hac loquitur; Is qui quelibet modo contra leges est (loquitur de Rom. Pontifice) legibus prajudicare no potest. Sed o lugenda Roma. que nostris majoribus clara patrum lumina protulisti: no-Aris temperibus monstrofas tenebras, futuro feculo famo-(as, effudisti, Olim accepimus claros Leones, magnos Gregorios. \_\_\_\_ Quid hune, (loan. papa intelligit) reverendi Patres, in (ublimi folio residente, veste purpurea er aurea radiante, quid hunc, inquam, effe cenfetis? nimirum, fi charitate destiruitur, solag, scientia inflatur & extollitur, ANTICHRISTVS EST, in Templo DEI fedens. & Co ostendens tanquam fit DEUS. autem nec charitate fundatur, nec scientia erigitur. in Templo D E I tanquam STATVA, tanquam IDOLVM EST: à que responsa peteres, marmora consulere est. quo ergo consultum ibimus? -Divini

Armalphi Aurelianenfis Epifcopi dilemma, de Ioanne Papa Romano, quo infere cum vel Autichriflum effe, vel tanquam idoluma ac propterea anon ab illo fed aliunde petenda refjonfa. Venalia Romana judicia.

- Divini verbi pabula, vbinam tum ibimus, reperiri valeant, investigemus. Certe in Belgica & Germania, qua vicina nobis sunt, summos Sacerdotes DEI, in Religione admodum prastantes, inveniri. in hoc sacro conventu testes quidam sunt. Proinde, si regum dissidentium animositas non prohiberet, inde magis Episcoporum Iudicium petendum fore videretur, quam ab ea vrbe, qua nunc emptoribus venalis exposita, ad nummorum quantitatem judicia trutinat. - Cur autem loco prior, scientia inferior, non aquo animo ferat judicium loco inferioris, scientia prioris? \_\_\_\_\_ Si injustam judici promulgaverit formam [Papa Romanus] VOCEM APOSTOLI AVDIEMVS DICENTIS; QVICVNQVE VOBIS A'N NVN CIAVERIT Prater quod accepistis, Anathema sit, licet Angelum de Calo esse sc fingat. Porro, si tacebit, vt nunc, consulta leges, voce conditorum loquentur. ---Quoniamque Romana Ecclesia à nobis consulta, nullam judicy formam promulgavit, ex sacris legibus capitula proferantur. Hæc Arnulphus Aureliamensis, approbante Synodo. Edita eft simul Apologia Gereberti ad Wilderodum Argentinz civitatis Episcopum, pro eadem Rhemensi Synodo. In qua hæcsunt Gereberti verba; Multum interest, vtrum DEVS loquatur an homo: & si homo, virum Apostolus an simpliciter Episcopus. Duomodo mansuras in aternum leges trecentidecem & octo Patres (Nicani) constituerunt, si horum constituta ad vnius (Papæ Romani) libitu permutantur aut perimutur ? Hacille. Vndereveredi Parentis nostri comentarium in Apocal. Cap. 13. & Cap. 17. Vbi in fine Cap. 17. Invenies invictam demonstrationem, per quam evincit Komanum Pontificem effe Antichziffum. APPEND

# APPENDIX, DE DOCTORIBVS.

thæum, Cap. xxiij. repræhendit Pharlfæos, quod amarent vocari ab hominibus, Rabbi, Rabbi: & Discipulis suis ait, Vos autem newocemini Rabbi: Vnus enim est Doctor vester, nempe,
CHRISTUS: omnes autem vos Fratres estis: ér
Patrem vestrum neminem vocetis in terra, vnus est enim
Pater vester, qui est in Cælis: nec vocemini Doctores:
vnius enim vester est Doctor, nempe, CHRISTUS:
vers. 8.9.10. Hæc unius Magistri nostri verba quidam imperiti pueriliter interpretantes, eis abutuntur contra gradum docturæ scholasticæ.

Quibus respondemus, Dominum nonstrum non illic prohibere usum vocabuli, (Doctor:) Nam & ipse
dedit Ecclesia Doctores, Ephes. 4.11, & 1. Cor. 12.
28. Et Apostolus Paulus scipsum vocat Doctorem Gentium. 1. Tim. 2.7, Quemadmodum alibi sc Patrem vocat
Corinthiorum. 1. Cor. 4.14.15. Deinde an nesciunt
hac due vocabula, Doctorem & Magistrum, idem signisicare? Hieronymus legit, Vrus est enim Magister vesler, — nec vocemini Magistri. Math. 23. Item, Alios
autem Pastores & Magistros. Ephes. Cap. 4. vers. 11.
Isti se patiuntur dici magistros Philisophia, quamvis Philosophiam actu non prositeantur: & tamen indignantur
quod magistros Theologia appellemus eos qui hunc honorem sanctis suis studiis commeriti sunt. Imo vix ipsos
sacra Theologia Prosessores publicos sustinet salutare Do-

ftores, quos tamen hoc vocabulo designant facræ literæ, & Catholica antiquitas. Quamvis enim omnem Pastorem oporteat etiam elle Doctorem, ficut recte monuerunt Hieronymus, in Comment in locum citatum, ad Ephefios; & Augustinus Epist. 59. ad Paulinum, in Refp. ad Quæft. 4. & Gregorius primus, Homil. 21. in Ezechielem. Non tamen de nihilo est quod duobus usus sie vocabulis Apostolus, Pastores & Doctores. Nempe, ut oftenderet discretionem donorum; & eorum diftinctum quandoque usum. Vnde ad Romanos ait, 'Ein o didaonav, cu Tỹ didaonadia, en o abguadav, cu tỷ abqnayou. Id eft, Sive is qui docet, in doctrina: sive is qui exhortatur, in exhortatione. ROMAN. 12.7.8. & ad TIMOTH. scribens, ait scripturam elle utilem. περος διδασκαλίαν, ad doctrinam, &c. Vbi reliquas utilirates ab hac diftinguir. Porro doctrinæ duæ funt partes : una affirmativa, que dicitur, Sana doctrina: altera refutativa errorum, five elenctica: 2. TIM. 3.16. TIT. 1.9. pro utriusque partis facultete consequenda, instituit DEVS educationem scholasticam, distinctam ab instructione populi : cum in veteri Testamento, ut videre est in Collegiis Prophetarum, quibus præerant Samuel, Elias, Elizæus, &c. tum etiam in Novo Testamento, cujus exemplum habemus in CHRISTI familia, in qua selectos quosdam habebat Discipulos, quos ad publicum ministerium accuratiore quadam institutione præparabat. Idem cernere est in exemplis Apostolorum, qui suos quoque habebane Discipulos sacræ Theologiæ studiosos, quos diligenter erudiebant, eifque scripturarum arcana ita pandebant, ut perfecti elle pollent homines Dei, ad omne opus bonum perfecte instructi. s. TIM. 3. 17. Et fuis discipulis in mandatis dederunt Apostoli, ut hanc Scholasticam studioforum educationem intercidere non paterentur : Que, inquit, audisti à me per multos testes, hac committe Edelib

fidelibus hominibus, qui erunt idonei ad alies quoque docendos. 2. Tim. 2.2. Nempe, multum est facere fidelem, sive Christianum, (nempe, Ministerialiter) at multo majus est facere Christianorum Pastorem & Doctorem.

Hanc divinam infficucionem lequens MAR Cys Evangelifta, conftituit Alexandriz Scholam Ecclesiafticam, five Theologicam, in qua Doctores Ecclefiaftici, five Theologici, per diatribas Carecheticas divinorum dogmatum thesauros discipulis aperirent. In Alexandria, inquit Hieronymus, a Marco Evangelista semper Ecclesiafici faere Doctores. Hac ille in Catalogo feriprorum Ecclesiast, Cap. 46. Idem codem Lib. Cap. 48. De CLE-MENTE loquens PANTENI auditore: Poft ejus [ Pantani] mortem, inquit, Alexandria Ecclesiasticam Scholam tenuit, & narnyn orwy Magister fuit. de Schola illa loquens Eusebius eam appellat to disarnaheice Tis hogs wistes: id eft, Scholam facra fidei. Lib. 7. Hift. Ecclefiaft. Cap. ultimo. Item, To THE MATHEN OTHE SI-Sarraheier, Theologica institutionis Scholam. Lib. 6. Cap. 2. Irem, διδασκαλείον των ιερών λόγων, Doctoralem, five Doctrinalem, Scholam facrorum Sermonum. lib. 4. cap. 9. 10. & The TEV TISEV Mares Bry, Fidelium inftitutionem, feu exercitationem Scholafticam. Ibidem. & The nar alegarderav naty xnow, lib. 6. cap. 5. 5. & The diareign's The xath yours, Scho. lam institutionis, Lib. 6. Cap. x0. 23. quæ vocabula, Sare, By, xary zy ois, etiam ipfum opus, feu muneris doctoralis Scholafticam exequutionem delignant. Vnde Enfebins de Origine, Clementis discipulo, & successore in præfectura Scholæ Alexandrinæ, concedente Demetrio, Episcopo Alexandrino, ait, Emily de twee Courtras में के क्रास कड़ कल जार्गियद , वंगम् व पर्क महुद्द मह सवस्थार हार Pp 2 TO

TO EMPET Daumenns: id eft, Verum whi vidit Discipules jam plures adventantes, cum ei soli illud docendi munus à Demetrio, qui Ecclesie illi tum prefuit, concredit effet: lib.6, Hift. Cap. 3. Et ibidem ejufdem muneris exfequationem vocat, मीर्ज कारेंद्र में में अलब कवार्वर्णम्याय केन्त्रमुकां id est, Studium quo exercetur aliquis in docendis divinis literis. Alibi hoc opus appellat, mis καταχήσεως τέρyou : id eft, Sacra in Schola institutionis opus. Lib. 6.

Cap. 4. 7.

Res ipfa etiam clamat neceffariam elle hanc futurorum Paftorum educationem accuratiorem. Parum est, inquic HILARIVS, in rebus ad falutem maxime necessariis, Cola ea ad Catufactionem fidei afferre que propria funt. Quia plerunque blandientes sensum fallant dictorum nostrorum inexplorate affertiones, nisi etiam propositionum adversarum demonstrata inanitates fidem nostram, in ea ipso quod ipsa ridicula esse arquantur, affirment. Hæc HILARIVS, Pictavorum Episcopus , Lib. 1. de Trinitate, in argumento libri 8. Facile eft, inquit AvovsTI-M v s , vt dicatur quid credendum, quid sperandum, quid amandum sit. Sed quemadmodum adversus corum, qui diversa sentiunt, calumnias defendatur, operofioris, vberiorifque doctrina eft. Qua vt habeatur, non brevi Enchiridio manus debet impleri, sed grandi studio pectus accendi. Hac AvgvsTINVS, Enchirid. Cap. 6. Isidores Hispalensis, Lib. 3. de Summo Bono. Cap. 36. Tam doctrina, inquit, quam vita clarere debet Ecclesiasticus Doctor, nam doctrina sine vita, arregantem reddit; vita fine doctrina inutilem facit. Hac ille .

Ne igitur inutilibus Paftoribus committantur Eeclefre utiliffima & necessaria eft Scholaftica Studiosorum educatio

catio in studio Theologico. Scholis illis qui prafunt, excercent præcipue donum Doctorale, & nihil aliud funt ex officio nili facra illius doctrina (quam Theologiam vocamus) Doctores five Magistri, secundum divinam inftitutionem, & primitiva Ecclelia consucrudinem. Ita tamen, ut quemadmodum Pastor gregis meminisse debet ad funm etiam officium pertinere doctrinam, unde ipfi Pastores etiam Doctores appellamur, quamvis usicatius Pastores, ita & Doctor Scholasticus non prorsus negligat exhortationem Pastoralem. Parcius tamen & breviter, et doctrinæ magis perspicuitate morumque exemplo,quam longis Paranelibus hanc partem exequetur. Est quoque, dicique poterit ipfe Paftor, pascit enim discipulos suos scientia & intelligentia, (IEREM. 3.15.) cofque regit; quamvis usitatius & convenientius, propter doni Doctoralis, prout a Pastorali distinguitur, ordinarium, magisque ipli ex officio incumbens exercitium, Doctor five Magifter dicarne.

Sed concedent fortasse publicis S. Theologiæ Profesforibus appellationem Doctorum jure officij; quærent autem quo jure hunc titulum concedamus hominibus in nulla professione publica actu constitutis.

Respondeo: 1. Quærendum ex illis, quo jure hoc culpent. Non enim hanc consuetudinem infirmare possunt
ex illis DOMINI verbis, quibus monet Discipulos
suos, ut nolint vocari Rabbi sive Magistri: alioqui enim
neque Apostoli neque ulli Pastores appellari possent Doctores: hoc autem fassum est, sicut ostendimus. Quid
verò illic interdixerit CHRISTVS, conabimur inferius investigare.

2. Cum licitus sit vocabuli usus, quid vetat ipsum extendere ultra consuetam in Scriptvris acceptionem? Quamdiu nihil Scriptvr contra-rium affirmatur, aut negatur. Eodem jure, quo commune

Pp 3 Christian

Christianorum nomen appropriatur doctoribus scholasticis, dum PROFESSORES dicuntur : quod vocabulum hoc fensu in facris Literis non invenitur. De nominum appropriatione, vel extensione, plura diximus supra propositio-

ne undecima.

Ve virtuti laudem tribuamus, & juftum veritati, honorificumque eximiz induftriz & excellenter docta pietati testimonium perhibeainus, non folum scripta, ted etiam nata lex eft. Quocirca nemo, nifi virturis inimicus, æquitatis adversarius, & bonorum studiorum jurarus hoftis, repræhendere potelt laudabilem hanc consuctudinem, qua viros ad docendu hoc est, ad doctorale in Scholis munus gerendum, (fic enim intelligimus) idoneos, doctorum vocabulo ornamus : aliifque virtutis infignibus decoramus. Præfertim cum ex recepta loquendi consuetudine significatio jam cuilibet sit obvia. Cogitent interim æqui rerum æstimatores, qua repræhensione digni fint Cynici ifti, qui latratu suo Ecclesiam CHRISTI in eam redigi cuperent servitutem, & fancta virtutum Rudia à prophana barbarie ita calcari, ut non permitteretur Academiis Christianis, insigni ram aliquam adhibere debiti honoris notam, per quam virtus ab ignavia, industria ab inertia secernatur. Et studiosorum animi ad honesta studia alacriter capessenda, & occurrentia tædia fortiter devoranda, vehementins inflammentur. Non ut propter externa ulla & fluxa præmia virtutem quærant, sed ut virtutem propter se appetendam elle discant, tanquam rem in se præftantiffimam, quam vident apud viros fapientiffimos in tanto effe pretio, ut eximis eam honoribus profequantur. Nam quæcunque honoris Scholastici externa infignia adhibentur, in hunc finem funt comparata, ut ad intrinfecam ipfius virtutis excellentiam & honorificentiam cogitandam homines per ista externa aliquo modo admoneantur: veluti si navem auro onustam serto floreo decorares: aut pyxidem gemmis plenam pretiofillimis filo argenteo redim

redimeres. Sicut etiam alias monuimus in publico pro-

4. Concedent fortasse, ut viris dignis honor Scholasticus solenniter tribuatur: sed mallent nomen Doctoris non dari nisi publicis Prosessoribus & Pastoribus.

Respondeo: Cum rei & honoris ipsius æquitas manifesta sir, cui bono sunem contentionis ducunt de nomine? Deinde quid si eos renunciaremus Idoneos ad docendia alios? Vtentes verbis Apostoli, 2. Timoth. 2. 2. Ad docendum, inquam, in Scholis, ut supra monui; id est, ad excercendum munus doctorale Scholasticum: & compendii gratia, uno vocabulo eos salutaremus Idoneos, ut Idoneos suno vocabulo eos salutaremus Idoneos, ut Idoneos suno S. Theologia, in promotionibus Scholasticis. Certe honor non minor esset Idoneos su ma inguav, quam nunc est Doctorom illorum, in quibus nomen Doctoris nihil aliud significat, nisi quod sint Idonei. Estque jam hic sensus vocabuli palam notus, & omnibus obvius. Nec minus eo vocabulo exacerbaretur, et cruento ore fremeret invida detractio,

Quam prava rectis plus juvant, Plus falsa veris recreant:

PSAL.52

Porro, pro hoc vocabuli usu, ut idoneus ad docendum dicatur Doctor, habent Ecclesiæ et Academiæ exemplum
Apostoli; quod omnibus tenebrionum ineptis meritò
anteponunt: 2ni, inquit, deberetis pro temporis ratione Doctores esso. Heba. 5. 12. Cettè non intelliguntur ibi Doctores officio, sed apritudine seu facultate docendit nihil enim illic directè taxat in eis nisi desectum facultatis, sive apritudinis, ex neglectu temporis. Non autem eos repræhendit directè & immediate de eo, quod vel
officio careant, vel ab opere docendi cessent, sed quod ad
neutrum adhuc sint idonei. At quæres, de quibus illic
loquatur Apostolus; An de Doctoribus in Schola promo-

eis? Quæro ego vicissim, an illic loquatur Apostolus etiam Studiofis S. Theologiæ Scholafticis? Si neges, fequetur Studiolos ista admonitione Apostolica non obligari ad industria illic commendata. Hoc aute absurdiffim u et. Non enim propter folos Plebeios, imo neg; propter folos HEBR & OS, fed in ufum omniu Christianoru feripta est illa correptio, Apostolica, ut omnes pro suo quisq; statu &vita codicione, ad ulteriorem indies profectu enitantur. Vt poffint aliquando elle Doctores, id est, idonei qui alios doceant. Sive fint Scholaftici; five Ruftici; five Mercatores. five Nauta &c. Ve nimirum ij qui non adspirant ad munus Doctorale, Doctores tamen fint tum aptitudine, tum exercicio per fraternas inftructiones & commonefactiones: qui verò in ca incumbunt studia per que idonci tandem aliquando evadant, qui publicum Doctoralesnumus in Ecclesia vel Schola gerant ; ad hanc consequendam facultatem five aptitudinem, nihil debiræ industriæ intermittant, neque tempus per ignaviam fibi perire finant. Cum igitur etiam ad Scolasticos. S. Theologiæ Studiofos admonitio illa Apostolica evidenter pertineat; si quosdam Studiosos de temporis dispendio, verbis Apostolicis admoneam, & dicam eos pro temporis ratione debuisse jam effe Doctores . Quis erit hujus vocabuli fenfus ? Non certe ut officio fint Doctores, alioqui enim etiam in quoldam maxime fedulos, & ad officium Doctorale excellenter idoneos, nondum tamen in publico munere con-Ritutos, recideret ea repræhensio: quod est contra mentem Apostoli. Neque nomen Doctoris hic significabit actum fraternæ illius inftructionis, nam hunc & illiterati fibi invicem debent, & de neglectu iftius actus corripi possunt quidam satis idonei. Volo autem repræhedere cos tantum qui non funt illud affequuti quod peculiariter requiritur in fludiofis S. Theologia: nempe, ut pro temporis ratione idonei fint ad fuscipiendum publicum officium Doctorale. Quos autem fic idoneos inveniunt Academix,

meris

Academiz, cos, in honorem virtutis, & ad exftimulandu junioruanimos renuciant Doctores vocabulo Apostolico.

MATTHEVS utitur vocabulo walnynthe quod ductorem proprie fignificat; illo autem loco Magistrum, qui ducit Discipulos in via sapientia. Eusebius verbo utitur ad fignificandum Rectoris Schola prafecturam: Post Pantanum, inquit, Clemens Schola Alexandrina, ad illud tempus prafuit, της κατηχήσεως καθηγείτο. Lib. 6. hi-

ftor. Ecclefiaft, Cap. 5. 5.

Doctores igitur Scholastici, five Ecclesiastici, prout à Parochiarum Pastoribus d stinguuntur, duorum sunt genenum. Alii sunt Doctores officio, nempe, publici Professocio, alij saculres; alii sunt Doctores facultate. Facultas autem Theo- tate. logiæ geminam habet significationem; vel enim denotat Theologica. ipfius hominis vires & habilitatem ad excercendum mun9 Doctorale; vel potestate ipsi publica authoritate concessa se pala gerendi pro dictore habili, & suam habilitate jam proclamatione publica palam testatam ubivis profitendi. Et hic est ille honor Scholasticus, quem gradum Doctoralem vocamus, qui nihil est aliud quam publicum Academicum de hominis habilitate testimonium, cum perpetuo debiti honoris inligni, palam ac folenniter perhibitum. Et quia dandi publicum hujufmodi testimonium potestas conceditur Collegio Professorum Academicorum, inde ipsi Collegio nomen inditur facultatis: quia habet facultatem five potestatem non folum publice docendi, sed etiam Doctores creandi five renunciandi. Hinc pro disciplinarum diversis generibus, distincta etiam in Academiis funt facultates: nempe, Theologica, Iuridica, Medica, Philosophica, cum qua congret Philologica. Et in fingulis facultatibus Studiofi, prout merentur, consequentur gradum Doctura, per quem renunciantur Doctores fine Magistri illius disciplina, non quidem officio, at facultate.

Quia autem longum est æquor conficiendum Studiolo, ut ad Doctorale faftigium tandem perveniat, ne interea iti-

neris longitudine territi, & laborum pondere gravati studiosi animu desponderent, aut faciscerent, prudenter provisum est, ut aliquod in via proponeretur iis resrigerium, nempe, honor Baccalaureatus, ut veluti resectis viribus, & hujus honoris adeptione, & propinqui Doctoratus exspectatione erectis animis, reliquum spatium alacrius decurrerent.

Dices multis indignis conferti hunc honorem. Refpondeo: Hoc quidem inique sit; sed nihil facit adversus equitatem promotionis corum qui digni sunt: nam & multi indigni ordinantur Presbyteri, nec tamen propterea culpari potest ordinatio corum qui ad munus Presbyterale

inveniuntur idonei .

Quid opus est, inquies, eos renunciare Doctores, qui jam actu sunt publici Professores, exercentes officium Doctorale, adeoque sunt Doctores officio? Respondeo: 1. Hze solennis renunciatio, est nova & honorisica agnitio aptitudinis eorum, & testissicatio Academica, quod digni sint eo officio quod gerunt. 2. Æquissimum est, ut qui tam bene de Academicis merentur, eos vicissim Academiz honoribus Academicis cumulatissime prosequantur. Neque eis fraudi esse debent ipsorum merita. 3. Hac promotione redduntur idonei promotores aliorum. 4. Confertur eis hic honor, ut sive in publica Professionis exercitio maneant, sive aliò evocentur, circumserant hoc honoris Academici insigne, quo discernantur ab aliis hunc stonorem non consequutis.

beat DOMI-NVS, Matth-23. verbis ciCum D O M I N I nostri verbis ad Discipulos apud M A T H. C A P. X X I I I. non prohibeatur usus vocabuli Doctoris; sed quidam abusus in re; merito quari potest, quidnam sit illud quod eo loci D O M I NV S prohibet. Respondeo: 1. Hypocritica ambitio: 2. Superba arrogantia, cum avaritia conjuncta: ut patet ex ipso textu. Omnia, inquit, opera sua faciunt ad boc, ot spectentur ab hominibus. Dilatant enim phylacte-

ria fua, & producunt fimbrias palliorum fuorum; amant g, primos accubitus in Canis, & primos consessus in Synagogis, & Salutationes in foro & vocari ab hominibus, Rabbi, Rab bi : vos autem nolite vocari Rabbi. -Qui major est vestrum, erit minister vester. Qui autem seipsum exaltaverit, humiliabitur: & qui se humiliaverit, exaltabitur. His verbis habemus repræhensionem Hypocritica ambitionis, & ambitiofa Hypocrifeos. Quia in tota fua profestione, & officii fui honore, non quarebant que D E I funt, fed que hominum: non que. rentes Gloriam D E 1, fed AvRAM multitudinis: quos magis præesse quam prodesse delectabat, qui magis honorem officio debitum, quam iplius officij fidelem exequationem amabant. Non prohibet DOMINVS primum accubitum in Cona, aut primum in Ecclesia consessum, neque verat Pattores & Doctores salutari vocabulo functioni ipforum congruente: fed prohibet hypocriticam in istis delectationem, & ambitiosam hypocrifin. Alterum vitium quod illic repræhenditur eft superciliofa ετεροδίδασκαλία: Per quam Pharifai, fpreto cœlefti magisterio, sua placita & inventiones humanas conscientijs hominum ita magistraliter obtrudebant, ut propter suas traditiones mandata Dei irrita facerent, Math. 15. 3. 6.9. Sic claudentes regnum cœlorum coram hominibus: & necipli introduntes, nec alios introire finentes, Math. 23.13. Non aliam reddentes dictaminum suorum rationem, nisi superciliosum illud, Ipfe dixit, id est, ita feniores tradunt, tu nos doces? (perinde ac illi qui hodie nullam aliam reddunt dictaminum fuorum rationem, nifi, hoc tibi assero, hoc de me habeto, ego in conscientia mea hoc mihi persuadeo) additis in errorum confirmationem longis precationibus Matth. 23.14. ut hac justitize speciofitate (sie vocat Hilarius ) incautos deciperent, & fibi ob-Qq

ligatos tenerent. Hoc vicium diligenter cavendum effe monet Paulus Apostolus, 1. Cor. s. & sequentibus aliquot capitibus. & ob hoc vicium denunciat DOM I. NVS, VÆ Scribis & Pharifæis Hypocritis. Sub hac autem hypocrifeos & magisterij larva devorabant domos viduarum, & inde gravius judicium eis denunciatur. Math. 23.14. Hinc illa (inquit Hilarius) funt veritatis inficia. hinc adeunda cateris falutis inhibitio, & regni calestis obferatio, vt in obeundis viduarum domibus retineatur ambitio, vt longa orationis dignatione spolientur [vidux] vt ab his [Pharifæis] cælestis cognitio tanquam a thesauro reposita opulentia expetatur : vt legis seu potius tradicionum Pharifaicarum quas proponebane velut genuinas legis expolitiones, cum tamen mera ellent corruptela dignitas, gratia [quam CHRISTVS prædicabat congruencer Legi & Prophetis] filentio perseveret. & ideo accipient amplius judicium, quia & panam proprif peccati, & reatum alsene ignorantie debebunt. Hac Hilarius Pictaviensis Comment, in Math. Canone 24, in caput, 23. Vnum habemus magistrum, CHRISTVM; qui est Ecclesia sua Pattor, cujus folius vocem oves audire debent. Quicung; autem aliud nobis evangelizaverit prærerquam quod accepimus, anathema fit, erramfi Angelus de Coolo fit. MATH. 23. 10 ANN. 10. GA. LAT. 1. Nostri autem officij est nihil populistanquam de fide proponere, nisi quod ab illo uno Magistro accepimus. Id quod nos suo exemplo docet Paulus Aposto. lus, 1, COR. 11, 1, 23. Hinc moner lacobus Apostolus, Ne fitis multi Magiftri, Fratres mei , feientes quod gravins judicium accipiemus. IACOB. 3. 1.

Quicquid ille [CHRISTVS] de fuis factis & dictis nos legere voluit, boc scribendum illis [ Discipulis suis] Lib. 1. de confensu Evangelistarum, Cap. 35. Idem alibi; SanEta Scriptura nostra doctrina regulam figit, ne andeamus sapereplus quam oportet: Lib. de bono viduicatis, Cap. 1. Item; Si antem non ea de Scripturis sanctis legunt, sed suis contentionibus persuadere conantur, credo illa que in Serspturis sanctis leguntur, non credo ista que ab Hereticis vanis disuntur: Lib. de unitate Ecclesiæ, Cap. 12. In quo libro multa reperiuntur præclara testimonia de audienda unius Pastoris

voce in facris Scripturis fonante.

Quicunque Doctores fus, aur aliorum hominum placita, que ex facris Scripturis demonstrare nequeunt, prodivinis venditant oraculis, illiunius CHRISTI Magisterium contemnentes, seipsos exaltant, & magistri haberi volunt, contra illud CHRISTI mandatum, quo monuit ut Magistri non dicamur, sed unicum agnoscamus Magistrum; & nos omnes meminerimus effe Fratres, five Condiscipulos, ut ab unius Magistri ore omnes nos (cum qui discipuli, tum qui Magistri dicimur) pendeamus. Nihil de nostro addences, neque verbis unius Magistri quicquam dementes. Verba fapientum funt tanquam ftimuli, & tanguam clavi infixi authorum collectionum: que data funt à PASTORE vno, inquit Salomon, Ecclef. 12, 11. Propterea arrogantes isti, qui se pro Magistris gerunt, & CHRISTI oviculas ab unius Pastoris voce abducunt, gravius judicium accipient.

Quari porest de Doctoribus officio, quos publicos S. Theologia Professores appellamus, utrum debeant esse, Presbyteri, necne? Respondeo: Mallem esse Presbyteros quia ex officio sunt ordinarij Ministri sermonis, vancestas tã hóys: non tamen semper est necessarium; hoc suadet non solum Ecclesiarum hujus temporis consuetudo, sed etiam exemplu quorundam veteru Episcopis magni nominis probatum. Etsi Pantanus & Clemens, Schola Alexandrina Magistri, Presbyteri suerunt; Origeni tamen adhuc Laico concessum est docendi munus in ea Schola, te-

Q q 3:

fte Euseb. Lib. 6. Hift. Eccles. Cap. 3. Poftea autem in Palæstinam se contulit Origenes, & Casarea ludum aperuit, ubi licet nondum Presbyterij gradu potitus elfet, ab Episcopis, qui ibi erant, ad disputandum, & ad sacras etiam Scripturas in communi Ecclesiæ conventu aperiendas admiffus cft. Pofterior hac libertas concionandi coram populo displicuit Demetrio, Episcopo Alexandrino, fed factum fuum in concedenda illa libertate Alexander Hierosolymorum Episcopus, & Theochistus Cafarea Episcopus defenderunt exemplis aliorum quorundam Episcoporum, qui Laicos quosdam, habiles & idoneos ad præbendum fratribus adjumentum, hortati fuerant ut populum in verbo instituerent, τω λαω ωεσσεμιλάν: ut fcribit Eufeb. Lib. 6. Hift. Cap, 13. x. Quamvis hac quidem in parte fortaffe non male fenferit D E M E-TRIVS. went to either 1 than men through 5 went

out in the contract of the con

on server of the server of the

Controlled the Controlled to the Control of the Con

Land the billing of the second second

#### CAPVT XII.

De potestate Excommunicandi.

IOANNES CALVINVS, GASPARI LISERO, in Lib. Epift. Col. 180.



UNQUAM vile putavi, jus excommunicandi permitti singulis Passoribus. Nam & res odiosa est, nec exemplum probabile, & facilis inde in tyrannidam lapsus, & alium usum Apo-

Roli tradiderunt ...

HIERONYMUS ZANCHIUS, in quartum præceptum, in tractatu de Disciplina Ecclesiastica, Col. 756.

Si Ecclesia exigua sit, & non multis eruditis hominibus constans, non debet excommunicatio sieri, nist vicinioribus consultis Ecclesius. 11

q 4 CAP.

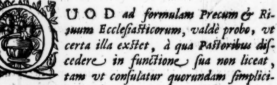
## Chabab chababb

#### CAPVT XIII.

De certa Precum, & Catechismi, & Rituum Ecclesiasticorum forma publica habenda & præscribenda.

TOANNES CALVINVS, in Epistola ad Protectorem ANGLIE: Lib. Epist. Col. 91.

Vide fupra, Prop. 13. vbi de Missa, & infra, cap, 17. Num. 2.



tati & imperitia, quam vt certius ita constet omnium inter se Ecclesiarum consensus. Postremo etiam vt obviam eatur desultoria quorundam sevitati qui Novationes quasdam assectant: vti eò pertinere Catechismum ipsum ante ostendi. Sic igitur statum esse Catechismum oportet, statam Sacramentorum administrationem, publicam item precum formulam.

CAP.

### dbdbdbjddbdbdb

#### CAPVT XIV.

De Concione five exhortatione funebri .

JOANNES CALVINYS, in Epift. ad Mons-BELGARDENSES, Lib. Epift. Col. 56.



N Sepultura mortuorum hanc moderationem vellem adhiberi, ne in Templum funus deferretur, sed recta in cameterium. Illic quoque exhortationem haberi vellem, vt in re prasenti sunerii

comites agnoscerent quod diceretur. Hac ratio non admodum improbanda foret. De Campana pulsu nolim vos pertinacius reclamare, si obtineri nequeat ut princeps remittat: Non quia probem, sed quia rem contentione non dignam arbitror.

Tria hic observa ex verbis CALVINI: 1. Optaret distincta esse cameteria, nec in Templis sepeliri mortuos; quod & nos optamus. 2. Vt, ubi deponitur sunus,
ibi siat exhortatio funebris; & vicissim ubi sit exhortatio,
ibi prasens sit sunus. 3. Si qua sint non magni momenti, qua minus probemus, non tamen de eis pertinaciter
contendendum.

II.

## SCOTICANE, que PSALTERIO Metrico præmittuntur, Cap. de

Sepultura 4

Funus reverenter efferendum est, & ad Sepulchrum comitante Congregatione deducendum, absque viterioribus caremoniis. Et sepulto cadavere, Minister si prasens sit, & rogetur, prosiciscatur ad Ecclesiam, si non procul distet, & habeat aliquam consolotariam exhortationem ad populum, de morte & resurrectione.

## ස්වස්වස්වව ස්වස්වස්ව

#### CAPVT XV.

De Baptismo in privatis locis. Item, de Infantibus Apostatarum & Excommunicatorum.

Toannes Catvinvs, in Epistola que incipit,
Rogatus sententiam, Lib. Epistolarum, Col. 441.



A S non est administrare Baptismum, nisi in catu sidelium. Non quidem, vi Templum requiratur, sed vi vivus numerus aliquis sidelium conveniat, qui Ecclesia corpus essiciat, & qui baptizat

pro Pastore agnoscatur.

### IN HARMONIA STNOBORYM BEL-GICARVM, Cap.12. Can. 3.

Initio nascentis Ecclesia infirmorum habenda est ratio; eoque ad evitandum scandalum pueros valetudine adstictos domi baptizare licebit, prasentibus, vt minimum, quatuor aut quinque sidelibus.

Hoc ipsum in Ecclesia etiam constituta faciendum esse distat ratio, quæ anima est hujus Canonis, de vitando scandalo, & habenda ratione afflictorum.

NEM KNOXVM, que incipit, Si exspectatione tua. Lib. Epist. Col. 442.

Merito quaris, an Idololatrarum & Excommunicatorum liberos ad baptismum admittere liceat, donec recipiscentiam parentes sint testati. ---- Promisio non sobolem tantum cujusque fidelium in primo gradu comprahendit, sed in mille generationes extenditur origo spectanda est & ipsa baptismi ratio, & natura ex promissone astimanda. Nobis ergo minime dubium est quin soboles ex sanctis & pis atavis progenita, quamvis Apo. state fuerint avi & parentes, ad Ecclesia tamen corpus pertineant. Sicut enim prava & vefana superstitio fuit in Papatu, Iudais, & Turcis furari vel eripere liberos, & mox ad Baptismum ingerere: ita vbicunque non prorsus imercidit, vel exstincta fuit Christianismi professio, fraudantur jure suo Infantes, si à communi symbolo arcentur: quia iniquum est, cum DEVS ante annos trecentos, vel plures, adoptione sua eos dignatus fuerit, vt que

III.

II.

deinde sequuta est parentum impietas, Cælestis Gratia cursum abrumpat. Vnius parentis odio ab Ecclesia ingressu prohiberi Infantes, nulla ratio pasitur. Interea satemur necessariam esse sponsionem. Verum quisquis ex Infantibus offertur, legitima pactione interposita, cur rejici debeat non videmus.

HIERONYMVS ZANCHIVS, in quartum Præceptum, in Tract, de Disciplina Ecclesiastica, Col. 743.

IV.

Peccant & ili, qui filios excommunicatorum, aut ex scortatione natos, nolunt baptizare: quia parentes impanitentes sunt; quasi verò filius debeat portare iniquitatem Patris. Quid hic peccavit filiolus ille, natus in Ecclesa, cur non debeat baptizari? Annon ait Propheta, Filius non portabit iniquitatem Patris, sed anima qua peccavit, ipsa morietur. Item ad GALAT. 6. Vnusquisque onus suum portabit. At Parentes impisunt, or impanitentes, nec possunt promittere pro Infante. Magistratus in hoc casa, loca Parentum est. Is igitur curet, per aliquem pium promitti, quod deberent Parentes: qua de repiè etiam scripsit D. BEZA, in suis Epistolis: Epistolis. 10. Hæc Zanchius.

## 强势强势强强的4强势强势强势

DE COENA DOMINI.

PARS PRIMA. DE REGULA INSTITUTIONIS.

IN CONFESSIONE SCOPICANA, Art. 22.



GILD CHRISTVS IESVS fecerit & faciendum perceperit, ex Evangelistis & D. Paulo est manifestum; quid Sacerdos Pontissicius ad Altare suum faciat, non est necesse repetere. Finis & causa institutionis CHRISTI, & cur illud

quod instituit à nobis fieri debet, illis verbis exprimitur, Hoc facite in mei recordationem, quotiescunque ex isto Pane ederitis, & ex isto Poculo biberitis, annunciate, id est, extellite, pradicate, magnificate, & laudate mortom DOMINI, donec venerit.

Col. 484.

Statuendum est simulas suo arbitrio DEVM colere appetunt homines, fetidam esse prophanationem, quicquid de suo asserum: sed no latissimam sylvam ingredian, ad speciem descendo. Dixi, legitimum baptismi, & sara Cena visum non aliunde petendum esse quam ab institutione mandato CHRISTI.

Rr 3 In Cop

In Confessione Fidei Gallicana, apud eundem in Lib. Epist. Col. 569.

III. Constat extra DOMINI traditionem nibil respiam

Daniel Chamierus, Lib. 5. de Baptismo, Cap. 16. §. 23.

IV. Certisimum fundamentum, Sacramenta nihil sunt, nifi ab institutione: banc autem divinam esse necesse est. Quare ad Sacramentum non pertinent qua bumanitus inventa suere.

CAP. XVI. PARS SECVNOA.

DE MENSA.

In Confessione Belgica, Cap. 35.

1. PORRO hac Cæna Mensa est spiritualis, in qua PCHRISTUS scipsum nobis cum omnibus bomi suis participandum offert, &c.

CAP. XVI. PARS TERTIA.
DE DISPENSATIONE.
& Dispensatore S. Conz.

loannes Calvinus, in Epist. ad Farellum, Lib. Epist. Col. 374.

1. EXORDIOR à distinctione Ministrorum ac plebis, dico Ministro Cana dispensationem esse commissam.

Item,

## CAP. XVI. De Cona DOMINI. 319

nistrandorum, in usum Ecclesia Ge-

Ubi finem dicendi concionatur fecit, tum Panem verbi Ministri, Calicem verò Seniores Ecclesia, qui morum sensura prasunt, populo distribuunt, prius commonitione facta vi honeste & decenter co quisque accedat.

IVSTINVS MARTYR, in Apologia fecun-

Kai i diadons, rai i peridn lie don T'Exactsu divren inas en virera : id est, Es distributio & communicatio corum in quibus gratie sun acta sit unicuique.

III.

TERTYLLIANYS, Lib. de Corona Militis, Cap. 3.

Eucharistia Sacramentum, & in tempore victus, & omnibus mandatum à DOMINO, etiam antelucanis catibus, NEC DE ALIORYM MANV QVAM PRASIDENTIVM summus.

WOLFGANGES Mysculus, in Locis Communibus, Loc. de Cona Domini, Art. quid infittuerit Dominus, §. Fregit.

Fregit ipse sua manu Paner ac fractum à se dedit Discipulus. Non dedit illus integrum. & ab ipses frangendum, sed à se fractum Panem: non dedit vt ipse distribuerent, sed vt à se distributum acciperent, & ederent. Erant Apostoli in ea Cana DOMINI, non vt dispen-Rr 4 fatores mysteriorum DEI, sed vi Conviva, vi Fideles, vi Discipuli, vi Communicantes. GHRISTVS verivit Convivator, vi DOMINVS, eadem opera instituens, ac suis ipsius manibus dispensans gratia sua Sacramentum, simulque santissicans futuram, ac Ministerialem illius dispensationem.

Idem. Ibidem S. Ab hoc CHRISTI.

VI. Quod de poculo dixit, bibite ex hoc omnes; cum de Pane non dixerit, edite de hoc omnes; verssimile est ob eam esse rationem factum, quod de Pane quidem à se fracto SINGVLIS DEDIT SVAM VNI-CVIQVE PARTEM; de Poculo verò non ita.

DANIEL CHAMIERVS, Lib. 5. de Euchariftia, Cap. 2. 5. 3.

VII. Nunquam celebrata est Eucharistia, VT SIBI QVIS-QVE SVMAT, sed omnes accipiant DE MANY CONSECRANTIS, secundim institutionem.

# CAP. XVI. PARS QVARTA.

De reverentia & gestu accipientis Sacramentum S, Conz.

Primus numerus exhibet dissertationem quam promisimus de gestu Eucharistico & mensali.

Nyn. I. DIONYSIVS, Episcopus ALEXANDR INVS, apud
EVSEBIVM, Lib. 7. Histor. Ecclesiast. Cap. 8. 0.
docet suo seculo adstituse mense communicantes. Loquens
enim, de quodam fratre, qui sepè communicaverat, eum

fic describit, Teamily waguszina. Et ibidem docet tunc eundem fuille gestum precantium: O'de 's'n my Sais waverm , wederness th rearein megnisal. Hay pionis wapanadymy G. ownsava & megow yais ave yem. Id est, Ille autem à lamentis non destitit, & ad mensam accedere extimuit, & vix rogatus, confistere, sive cum reliquis flare, in precibus sustinuit. Vbi vides codem gestu precatos elle. & communicalle. Olim enim Christiani, omnibus diebus Dominicis, & à Paschare ad Pentecosten, non nisi stantes orabant. Die Dominico jejunium nefas dicimus, vel de geniculis adorare. Eadem immunitate à die Pascha, in Pentecosten vique gandemus; inquit Tertullianus, Lib. de Corona Militis, Cap. 3. Item Iuftinus Martyr; imeina avisauela xoivy wavtes, & iuxas winmuey: id eft, Postea [finita Concione] consurgimus communiter omnes, & precationes fundamus. Hac Iustinus, in Apologia secunda, prope finem. Vbi subjungit descriptionem celebrationis Eucharistiz; quod nimirum prapolitus sive Pastor acceptis elementis à populo oblatis, Preces & Gratiarum actiones pro virili fundebat, & populus fauste acclamabat, dicens, AMEN, & di-Aributio communicatioque fiebat, prafentibus. Hacomnia omina uno codemque geftu fiebant.

In Concilio Nicæno, œcumenico primo, conditus est hac de re Canon, cujus hæc sunt verba; Ἐπειδή τίνες εἰστν ἀν τη κυριακή γόνυ κλίνονης, Ε ἀν τ της πεντηκοσής ήμεραις, ὑπερ τε πάντα ἀν πάοῆ παροικία Φυλάτιεως, ετώπες εδοξε τῆ ἀγία σιωόδω πὰς ευχάς κασοδιδόναι τῷ Θεῷ. Id est, Quoniam sunt quidă in die Dominico genua slectentes, & in diebus Pentecostes: vt cmnia insmnibus paraciis consonater observentur, placuit san-

Veteres Catholici diebus DOMINICIS & à Palchate ad Pentecoflen flabant orantes, Rabant commanicantes. Go Concilio, stantes DOMINO vota persolvere. Concil. Nicen. Can. 20.

Idem suo seculo servatum esse, ut die Dominico & per omnem Pentecosten, nec de geniculis adorarent, & jejunium solverent, scribit Hieronymus, in Dialogo adversus Luciferianos. Hoc in signum resurrectionis factum esse,

docer Augustinus, Epift. 119. Cap. 15.

De eodem, in Synodo quinifexta, Can. 90. constituitur, ut in honorem resurrectionis CHRISTI, sicur Patres tradiderant, non slectant Christiani genua diebus Dominicis. Hoc sic explicat illa Synodus, eodem Can. Quod post vespertinum Sacerdotum ad Altare Sabbato ingressam, ex consuetudine que servatur, nemo genu slectat, usque ad sequentem vesperam in die Dominico, in qua post ingressum in completorio, [ or to luvino] genua rursus slectentes, DOM 1-NO Preces sic offerimus. Hac ibi.

Vide in Decretalibus Gregorij 9. Lib. 2. Tit. 9. De fe-

riis. Cap, 2. Quoniam.

Non tamen erat ille ordinarius gestus mensalis, in aliis conviviis: at ne in ipsis quidem agapis, id eft, conviviis illis que alende charitati, & fovende fratrum concordie, ita serviebant, ut etiam pro tempore corporalem famem ac fitim, fufficientis cibi & porus fumptione, depellerent. In iis enim, ficut in aliis comis, discumbebatur, quocunque anni tempore agitarentur. Sic enim, absque ullius temporis exceptione, describuntur à Tertulliano: Non prius DISCYMBITUR quam Oratio ad DEVM pragustetur; editur quantum esurientes capiunt : bibitur quantum pudicis est ntile : ita. faturantur, ut qui meminerint etiam per nothem adomandum DE V M fibi effe : ita fabulantur, ut qui sciant DOMINVM audire. Post aquam manualem & lumina, ut quisque de Scripturis fantis, vel de proprio ingenio potelt, propocatur in medium D E O canere : binc probatur quomode biberit.

Seftus men-

Agapartum descriptio. biberit. Aque Oratio convivium dirimet, &c. Hac Tertul.

lianus, in Apologetico, Cap. 29.

Propter hunc lecularem in agapis gestum, decreverunt Patres in Concilio Laodicano, ut non celebrarentur agapæ in Ecclesiis : verba Canonis funt, on & dei cu mig xuelangis, i co F ennangiais, tas desousvas agamas mi-פוע ב בע דש פוצש דצ פוצ בשומי, א מצל פודם בפשונים שו. Id eft, Quod non oportet in Dominicis locis, aut in Ecclefiis, ea convivia , que dicuntur Agapa , facere, & in domo DEI comedere, & accubitus fternere.

Idem constitutum est in Synodo quinisexta, Can. 74.

Theodoretus commemorans Historiam de Theodosio & Ambrosio, Lib. 5. Histor. Ecclesiast. Cap. 17. air Ambrofium, cum per Diaconum monere vellet Imperatorem, ut extra Cancellos egrederetur, cum reliquis Laïcis communionem accepturus, dixisse ei, exi, & sum reliquis laicis communica in Statione, feu , sta cum aliis laicis , vis andors mainaives of sacres.

Ipfis diebus Dominicis, & diebus Pentecostes , vete- Nota de gattu res illi Christiani terrena sua convivia celebrantes, accumbebant : Concionem audientes, sedebant ; ut colligere eft ex lustini verbis, superlus citatis, quibus ait eos finita concione consurrexisse ad precandum: precantes & communicantes stabant. Primus ille gestus erat mensalis, ad mensas communes, in epulis refectioni corporum destinatis: hunc Patres ex Ecclesia, & ab actionibus publicis in facris conventibus prorfus exploferunt, tanquam indecorum & incongruum. Seffio permilla est concionem audientibus. At neque gestus convivandi in Conis secularibus, neque gestus auscultandi, sive Conciones audiendi inipsis facris conventibus, permissus est communicantibus : sed eis præscriptus est gestus ille precandi, quipro tempore in publicis precibus usurpari jubebatur. Quem gestum ab initie

menfali, & Eucharistico, apud veteres. initio precationum participationem Eucharistiz preceden. tium, (post dimissos Catechumenos) usque ad totius celebrationis finem constanter servabant. Constanter adorantes DEVM, utentes precationibus, orationibus, interpellationibus, & gratiarum actione, participantes de sacra Cona, & seiplos DEO offerentes & voventes : ut moner Augustinus, Epist. 59. ad Quaft. 5. Vnde locus celebrationis Euchariffiz, dictus est locus orationis. Post Sermonem fit miffa Catechumenis : manebunt fideles , venietur ad LOCUM ORATIONIS; inquit Augustinus, Serm. 237. de tempore.

Euchariftie celebratio pars oft latrix quam DEO exhibemus; ideoque ei convenientiffimum effe ge-Rum adorativam indicavit quitas.

Locus oraconis.

Celebrationem Eucharistiæ veteres recte judicabane elle partem illius publici cultus qui foli DEO deberur, sicut supra monui ex Augustin. Lib. 2. contra Faustum, Cap. 21. ejus verba citavimus, Cap. 11. hujus libri, Pag. 24 1. ubi de Sacerdotibus & Sacrificio. Propteres huic actioni convenientissimum esse judicabant gestum adora. tivum: quo adorabant, non Sacramentum, sed ipsum catholica anti- CHRISTVM, in cujus memoriam Sacramentum illud celebrabant. Quo pertinet illud Ambrolij: Quam [ carnem CHRISTI] hodie quoque in myste. riis adoramus, & quam Apostoli in DOMINO IESV adorarunt. Neque enim divisus CHRISTVS. sed unus. Neque cum adoraretur, tanquam DEI filius, natus ex virgine negabatur. Hæc Ambros. Lib. 3. de Spiritu Sancto. Cap. 12.

Augustinus ait ; Quaro quid sit scabellum pedum Mai 66. ejus, & dicit mihi Scriptura, terra scabellum pedum meorum. Fluctuans converto me ad CHRISTVM, quia ipsum quero hic, & invenio quomodo sine impietate adoretur terra, sine impietate adoretur scabellum pedum ejus. Suscepit enim de terra terram, quia caro de verra est, & de carne Maria carnem accepit. Et quis

in ipfa

in ipfa carne his ambulavit, & ipfam carnem nobis manducandam ad salutem dedit. NEMO AVTEM ILLAM CARNEM MANDYCAT, NISI PRIVS ADO-RAVERIT. Inventum est quemadmodum adoretur tale Cabellum pedum DOMINI, & non Colum non peccemus adorando fed PECCEMYS NON ADORANDO.

Hac August. Comment. in Pfalm. 98.

Nempe contra Hæreticos publicam edebant Patres fidei fux confessionem & professionem, hoc ipso gestu & cultus quo palam profitebantur se eum agnoscere DOMI-NVM & DEV M fuum, in cujus honorem & recordationem mysteria celebrabant. Propterea in ipsa celebratione non definebant eum adorare; scientes neminem posse percipere rem Sacramenti, id eft, CHRISTI carnem, five CHRISTVM incarnatum, nisi eum adoret. id eft, nifi DEVM zterne patri coxternum, confub. stantialem, & conglorificandam agnoscat, & bonoret Filium, ficut bonorat Patrem. (loan. 5. 23.) duseisw meganunged impartibili adoratione. Vr monet Gregorius Theologus in oratione quam habuit in Concilio Constantinopolitano primo coram 150. Episcopis. Eriamsi absque ista vera fide & adoratione posset quispiam manducare Sacramentum carnis CHRISTI, in fuam condemnationem. Sicut alibi docet Augustinus tract. 26, in Evangelium Ioannis.

Credendo manducatur CHRISTI caro, ut ipfe doeet, Ioan. 6. Quicunque antem recte credit de Filio, eum honorat ficut patrem. Nec minus honorat incarnatum. quam ante assumptam carnem. Nam etiam in carne mani-

feftatus nofter eft DEVS.

Scite & eleganter cecinit Gregorius Theologus, in Gnomis;

Νήπι , όςις άνακτα Θε Λόρον άιεν τοντα

'Ου σέβετ' ισθέως Πατρός έπερανίε.
Νήπι , όςις άνακτα Λόρον Ερότον ένθα Φανέντα,

'Ου σέβετ' ισοθέως έρανίοιο Λόγε.
Τέμνα δ' ή μεγάλοιο Πατρός Λόρον, ήε Λόγοιο
Μορφήν ανδρομέην, κα πάχος ήμετηρον.

#### Id eft,

Infanit Regi divinum quisquis honorem
Non tribuit Verbo cum Genitore parem.
Infanit Verbo incannato quisquis eundem
Denegat, atherio qui tribuendus honos.

A Patre vel magno Verbum disjungit; ab ipso
Humanum Verbo dissociatve lutum.

Hoc fensu Theodoretus Dialogo 2, ait symbola Eucharistica adorari, id est, cum adoratione accipi: adoratione, inquam, non ipsorum symbolorum, sed CHRI-STI incarnati, & pro nobis passi; cujus symbola hac sunt, & sigura. Sic enim accipienda esse Theodoreti verba, neque Theodoretum, alios pastres adorationem Sacramenti, sed tantummodo adorationem DEI intellexisse, inferius ostendemus, contra Papistas adoratores Sacramenti. Quam DEI adorationem etiam gestu adorativo palam prositebantur.

Ex his omnibus liquido patet, veteres illos patres, jam inde ab ultima antiquitatis memoria, ex deliberato confilio, ac dedita opera, in facra Cona abstinuisse ab usitato gestu mensali, qui in aliis ipsorum conviviis ordinarie usurpabatur: quin & ab eo etiam quo utebantur concionem audientes: & alium adhibuisse gestum, nempe adorativum, in publico cultu pro tempore usitatum; quem illi in Cona DOMINICA magis mensalem, id est, men-

fz DOM-

fæ DOMINICÆ convenientiorem judicarunt.

Eofque in hoc imitata est citeriorum temporum Ecclefia, que poftquam copit diebus DOMINICIS, & per omnem Pentecosten de geniculis adorare, eodem etiam gestu, in Conz DOMINIC & participatione usa est, non folum aliis diebus (in quibus antiquos patres geniculantes communicale promptum est colligere ex Analogia) sederiam diebus DOMINICIS.

Neque in eo delinquint jam Papista quod in Sacra- Papistarum mento adorent, gestuque utantur adorativo, hoc enim lau- P ccatum. dabiliter etiam purioribus feculis femper eft factitatum: fed in eo peccant, quod cultum foli DEO debitum, &, purioribus illes feculis, foli DEO in Ecclesia Catholica tributum, alsorfum detorqueant : adorantes ipfum Sacramentum, sive consecrata Symbola, ex falsa Hypothesi Transubstantiationis: quemadmodum & ad alias quoque creaturas religiosam adorationem sacrilege transtulerunt.

Non tamen prohibenda est adoratio, sed corrigenda directio. Adorare enim necesse est, & religiose colere, contraabusum fed non funt ex quacunque humani erroris Hypotheli religiose adoranda aut colenda mera creatura; aut quicquam præter unicum illum verum DEVM, qui juravit fe honorem fuum non conceffurum alteri. ( Efai. 42. 8.) Non funt prohibendi Christiani adorare in celebratione Mysteriorum, est enim hæc actio intrinsece adorativa, sicut oftendimus, Lib. 1. Cap. 7. 6. 2. Neque digne peragi potest absque adoratione. Sed jubendi sunt solum DEVM adorare: non autem Sacramentum autullam aliam creaturam. luxta illud, oeg un, id eft, Vide ne, ut monet Ioannem Angelus, Apocal: 19.10. & 22.9. Vbi adorationem non simpliciter prohiber, sed directionem corrigit, dicens, DEV M adora [ TW DEW WEGENOVY-[ Verat adorare Angelum, & juber adorare DEVM.

Si ex eo quod Papistæ adorent Sacramentum, inferas Ss 4 non ..

Remedium Papisticum.

non effeadorandum DEVM in celebratione Sacramenti : quid fi alind remedium tibi quifpiam fuggerat, & jubeat tollere Sacramentum, (ficut Ezechras fuftulit æneum ferpentem ) & tunc nullum erit periculum artolatriz? dices necessarium etle Sacramentum : dicet ille necessariam effe adorationem, & fine ea non folum inutilem fed etiam indignum, & perniciosum elle usum Sacramenti : nam nisi, dum participias, actu credas, non manducas CHRISTI carnem, licet premas dentibus Sacramentum ad tuam damnationem, (dum autem fidem profiteris, etiam oras, ut monui. Lib. 1. Cap. 7. 6.2.) & nifi actu recorderis mortis CHRISTI, cum actuali gratiarum actione, non recte celebras hanc Conam : & nifi ei gratias agas ut DEO, adeoque gratias agendo colas illum latria illa quæ foli DEO debita eft, jam hæreticus es & contemptor, non cultor CHRISTI; & nisi ea fit tua gratiarum actio per quam teipfum CHRISTO offeras in hostiam beneplacentem DEO, & hac sit tua rationalis latria, hypocritice agis cum CHRISTO, & indigne manducas Sacramentum: & nisi in hac publica & maxime folenni supremi cultus actione, per quam CHRISTVM DEVM tuum folenniter profiteris, & ad DEVM proximeappropinguas, cum maxime folenni professione, ac protestatione, & exercitio publico fidei tuz, & obedientiz, & gratiarum actionis, et orationis, cum nuncupatione voti; nisi, inquam, in hac tali actione, iplo externo geftu, internam animi tui devotionem palam testatam facias, non ritè reddis DE O vota in medio congregationis ejus, ubi accipiens poculum falutis, debebas palam reverentiam numinis profiteri: et reverentia illius externa spectantique cœtui haud obscura expromere indicia; tum in honorem DEI, tum ad excitandum alios.

Hæc ita certa sunt, omniumque Christianorum animis penitus incisa, ut omnes, etiam sedentes, aliqua adorationis signa exprimant: qualia sunt oculorum in Cælum crectio.

erectio, manuum elatio, aut supplex complicatio, et in viris etiam, quod apertis capitibus sedeant, etc. Hæc qui dixerit, non esso convenientia, ille haud dubie undecoram et profanam commendabit Bai bariem, stuporem, ingratitudinem, oblivionem, et impietatem.

Et quia a aioni huic, palam adorativa, convenientior est is corporis situs, qui adoratorem magis deceat; propterea Patres neque accubicum, neque Sessionem communicantibus concesserunt, sed vel stationem diebus DO MINI-CIS, et diebus Pentecostes; vel etiam (ut ex collatione colligere est) geniculationem, aliis diebus: constat enim

semper usos este gestu palam adorativo.

Nos etiam, si purioris Antiquitatis yvinos Imitatores esse volumus, & simul Idololatriam Papisticam devitare; neque ipsum adorabimus Sacramentum, (quod participardum, non autem adorandum nobis datur) neque à terrenis conviviis, sed potrus à precatione publica gestum Eucharisticum mutuabimur, neque ideo nos DEVM adorare cessabimus, aut debitum ipsi honorem denegabimus, quia transsubstantiarii isti consecratam hostiam adorant, & honorem DEI deserunt creatura.

Hæc non eo tendunt ut Sessio in Eucharistia damnetur tanquam gestus in se illicitus, quem in se indisferentem & licitum esse (etiamsi novum, & cæteris paribus, non ita congruum) agnoscimus. Sed ut pateat Ecclesiam Catholicam veterem, jam inde ab ultima Ecclesiasticæ recordationis memoria alium prætulisse gestum, qui majorem revetentiam præsse serret. Nempe, adorativum, in publicis precibus pro tempore usitatum: puta vel stationem, vel geniculationem.

Et his duobus gestibus utuntur (aliæ quidem hoc, aliæ illo) omnes reformatæ Ecclesæ per BRITANNIAS, GALLIAS, HELVETIAM, GERMANIAM,

Gestas ade tivi, ustrac Eucharisti POLONIAM, RVSSIAM, LITHYA-NIAM, SAMOGITIAM, etc. veterem Ecelesiam in hoc imitantes. Neque usquam gentium ullo unquam seculo invenitur in usu susse aut esse Sessio in Eucharistiz celebratione, nisi nuper in SCOTIA, & adhuc in consæderatis Provinciis BELGII, ubi GER-MANO-BELGE (jam in toto orbe inter Catholicos soli) sedent, utentes tamen hoc gestu non ut necessario, sed ut ceremonia quadam libera, ut patet ex parte quinta, hujus Cap. Num. x. Et in ipso consæderato BEL-GIO Ecclesiz GALLO-BELGICE utuntur statione.

Quando aliquis Sacramentum sumpturus assurgit, cui assurgit? Non utique Sacramento, sed IESV CHRI-STO, DEO nostro, in cujus recordationem et hono-

rem, Sacramentum sumit, manducat, bibit .

Sed in hac actione adorare vel gestu uti adorativo, quamvis immediate adorationem eam ad DEVM dirigas, nihil est aliud (inquit quidam feditiofus) quam fubtilior illa Idololatria, et cultus relativus, quem Durandus et alii exhibendum censent coram. Imaginibus, et circa Imagines, etiamfi profiteantur se non adorare ipsas Imagines. Respondeo. Hac verò est, non subtilis, sed crassa inscitia et vesana blasphemandi libido. Quasi vero nollet DEVS adorari in ufu Sacramenti à se instituto, (et qui, ex ipsius institutione, pars est publici illius cultus, quem foli DEO debemus) quamvis usum Imaginum in suo cultu, humana superstitione introductum, repudiet. DEVS noluit suffitum sibi fieri igne peregrino, Levit. 10. 1.2. Num inde sequitur non adolendum fuisse illi incensum igne sacro quem ipsæ super Altare dedit? Levit. 9.24. Peccavit Achaz adorans coram Altari Damasceno. et super illud offerens, numquid propteres, dicendum est peccasse Salomonem, aliosque Israelitas, qui obtulerune super Altare DOMINI, et coram co adorarunt DO-MINVM

urricur

MINVM geniculantes, vel frantes ? Deuteron. 26. 4. 5. 10. et 1. Reg. 8.54. et super illud obtulerunt. Scriptura improbat oblationes ipsi DOMINO factas in excellis, post conditum à Salomone Templum, 2. Paralip. 33.17. Num inde sequitur ingrata fuisse DEO facrificia ipfi oblata in Templo? Sacramentum Eucharistiæ ipfe DOMINVS instituit, & co nos uti juffit in iplius recordationem, id est, cum devota & grata ipsius recordatione, et ad accendendam in cordib nottris hanc comemorativam devotionem, et devotam gratitudinem erga ipfum, eriam in ipio celebrationis actu. Nihil hujufmodi ostendi porest de Imaginibus. Papista, et schismatici isti partiti inter fe effe videntur blafphemiæ munera, ut illi Scripturis divinis conferant Alcoranum, BELLARM. Lib. 4. de Verbo DEI, Cap. 4. Isti Conam DOMINI. CAM, non alio loco habeant, quam superstitiosas lmagines. Vide Lib. 1. Cap. 1. et Cap. 7.

Ex eis autem quæ dicta funt, jam clariffime pater,paradoxum istud, (in quo sibi tantopere placent quidam imperti) de gestus Eucharistici, cum ordinario secularium conviviorum gestu necessaria conformitate, totius Catholica antiquitatis, omniumque, ( nulla excepta ) per EVROPAM Reformatarum Ecclesiarum, unanimi constantique judicio ex diametro repugnare. Videriet igitur hujus monftri Parentes, quos fint Compatres inventuri. Fortaffe ARIANOS illos, de quibus infra, Num. VI. et vir. Eant quoque et pari jure alias etiam stipulas congerant ut posthac, in Cona DOMINI, non folum sedeant, sed etiam capita argant, confabulentur, rideant, hac enim omnia ad ufitatum in fecularibus conviviis geftum menfalem ita pertinent, ut non folum irreprehensibiliter, fed ut plurimum eriam laudabiliter, ufurpentur.

Duo nobis in hac differtatione supersunt dissolvenda dubia: unum est, de fonce arcolarriz, ur in fumis quibufdam fratribus scrupulum existimamus : alterum est, de

n

CE

ve

co

objecto adorationis à Patribus usurpatæ in celebratione Conæ DOMINICA, ut Papistis Sacramenti adorato-

ribus os obturemus .

apivatioidoraiera-

Depriore, nempe, de adoratione Sacramenti, exstat decretum HONORII tertii, Papæ Romani, extra, de celebratione Miffarum, Cap. 10. SANE GYM. Sacerdos verò. (inquit) frequenter doceat plebem fuam, vt cum in celebratione Millarum ELEVATVR bostia falutaris, fo reverenter inclinet, idem faciens cum eam defert Presbyter ad infirmum. Hac Honorius, Anno Domini 1220. Poliquam Innocentius tertius, Papa Romanus, Anno Do M. 1215. In Concilio pronunciaffet : IESV CHRISTI Corpus & Sanguinem, in Sacramento Altaris, sub speciebus Panis & Vini veraciter contiveri: TRANS-SVBSTANTIATIS Pane in Corpus, & Vino in Sanguinem potestate divina. Concil-Lateran. Sub Inno. 3. c. 1. & Extra, de fuma Trinitate, et fide Catholica, Cap. Firmiter, S. Vna verò. Nempe, Sacramenti elevatio & adoratio non ex DEI in Sacramento adoratione, fed ex transsubstantiationis errore promanarunt. Id quod etiam ex Tridentinorum argumentatione colligere est. Postquam enim dixissent; Per consecrationem Panis & Vinisconversionem sieri totius substantia Panis, in substantiam Corporis CHRISTI, DOMINI nostri; & totius substantie Vini, in substantiam Sanguinis ejus: Eamque conversionem convenienter & proprie TRANS-SVBSTAN. TIATIONEM elle appellatam. Sell. 13. Cap. 4. ftatim Subjungunt, sequente Cap. De cultu & veneratione buic fanctissimo Sacramento exhibenda; hæc verba: Nullus itaque dubitandi locus relinquitur, quin omnes CHRISTI Fideles, pro more in Catholica Ecclefia semper recepto, latrie cultum, qui verò DEO debetur

betur, huic sanctissimo Sacramento in veneratione adhibeant. Neque enim ideo minus est adorandum. qued fuerit à CHRISTO DOMINO, vt Sumatur, institutum, Nam illum eundem DE U M prasentem adesse credimus, quem Pater aternus introducens in orbem terrarum, dicit, & adorent eum omnes Angeli D E I, quem Magi procidentes adoraverunt , &c. Hinc manifestum eft aderationem Sacramenti fundatam esse in opinione Transsubstantiationis. Que opinio orta est non ex DE I in mysteriis adoratione antiquitus ufitata et retenta, fed ex prava interpretatione verborum illorum DOMINI, Hoc. EST Conrvs Mevm, quæ tamen verba nobis retinenda funt.

Noninstituit HONORIVS, ut in celebratione Sacramenti, adorarent Communicantes; hoc enim jam olim pie factitatum eft : fed ut cum in celebratione ELE-VATVR Hostia, plebs, etiam non communicans, se inclinet. Idemque faciat quando Hostiam defert Presbyter ad infirmum, Inclinet, inquam, fe ipfi hoftiz, eique cultum latriz exhibeat, ut monet Tridentini. Hac adoratio Idololatrica est, & Catholice antiquitati incognita, & à nobis

meritò repudiata.

Quemadmodum merito rejicimus ex codem fonte ortam superstirionem illam festivæ celebrationis, quam appellant Festum Corporis CHRISTI. Quod Festum ab VRBANO, Papa quarto, institutum, (Anno Dom. 1264.) confirmavit, CLEMENS, Papa quint, (Anno Dom. 1311.) Cujus decretum habetur in Clementinis, de reliquiis, & veneratione Sanctorum, Cap. Si Dominum. Quod etiam Festum recipiune & approbant Tridentini, Sell. 13. Cap. 5.

At abufi funt, inquies, adoratione in mysteriis, cam objectio, ab convertendo ad ipsum Sacramentum. Respondeo, abu- abusu. ti conabatur loannes adoratione, eam convertendo ad Angelum nec tamen propterea prohibuit eum Angelus

Feilum core . poris CHRIS

adorace ..

ti

CI

fo

m

na

tu

A

lat

di

bo

H

eu

tur

do

adorare DEVM, quamvis eum non passus sit adorationem illam DEO debitam transferre in Angelum. Abust sur Papistæ oratione DOMINICA, aliisque sanctis precibus, eas Idololattice dirigendo ad meras creaturas; nec tamen propterea excidit DEVS jure suo, quin illi precationes illæ debeantnr, & adhuc exhibendæ sint; neque illorum superstxio nos liberat à necessario officia tribuendi DEO quod suum est. Queritur DEVS apud Ezechielem, (Cap. 16. versu 19. 20.) Quod Israelitæ panemejus, & Similam, & Oleum, & Mel, possissent coram Idolis: & filios filiasque ejus immolassent eis.

Monui supra Sacramentum Eucharistiz non propterea esse abolendum, quod ab Idololatris, adoratum sit: neque ideo adorationem DEO denegandam in Sacramenti hujus celebratione, quod debitam DEO adorationem artelatrze transsubstantiationis. Quemadmodum consimili Idololatria olim Manichzi adorationem dirigebant ad Solem & Lunam, & ad eorum gyrum orationem suam circumvoluebant, ex salsa Hypothesi, qua singebant virtutem DEI in sole habitare, sapientiam verò in Luna. Vr legimus apud Augustinum, Lib. 2. contra Faustum, Cap. 2,

& aliquot sequentibus capitibus.

Inexcusabilis idololatria Papistarum. Hunc Transsubstantiariorum cultum recte quidem improbat, frustra autem conatur ab Idololatriz crimine liberare, Spalatensis, Lib. 7. de Rep. Eccles. Cap. 11 Num. 7. per rectam, scilicet, (utipse loquitur) intentionis directionem: qui docent, inquit, panem non esse amplius panem, sed corpus CHRISTI, illi profecto panem non adorant, sed solum, ex suppositione, sicet falsa, CHRISTI corpus vere adorabile adorant. Hae ille. At non sufficit suppositio falsa, ad depellendum Idololatriz crimen. Sicenim si quis Antichristum, pro CHRISTO sequatur & adoret, excusabitur à crimine

mine Idololatria: per intentionem, scilicet, qua intendit folum CHRISTVM adorare. Quod absurdum eft. Præsertim cum DOMINVS præmonuerit cavendos esse Pseudochristos, qui decepturi essent homines non electos. Sic qui suppositione quadam falsa imaginatus fuerit DEV M auro aut argento aut lapidi, sculptura artis & cogitationis hominis elle similem, DE Oque imaginem effinxerit, & existimaverit numen ipsum elle in illa imagine, five per inhabitationem, five, quod absurdius ett, per Transsubstantiationem, si imaginem illam, auream, argenteam, vel lapideam, &c. Divino honore prosequatur: numquid illum intentio, & falfa suppositio ab Idololatriæ crimine liberabunt? num Manichaos ad Solis gyrum orationem fuam circumvoluentes, & nescio quam navem per foramen cœli micantem atque lucentem adorantes, dicemus non fuisse Idololarras: quia, scilicet, colentes illam navem, purabant se colere CHRISTVM, DEI virturem; habitare eam credentes in Sole? ut legimus apud August. Lib. 20. contra Faustum, Cap. 2. 5.6. Nusquam igitur erunt Idololatræ. Notum enim est omnem Idololatriam falfa aliqua suppositione niti. Et quid, obsecro. dicemus de adoratione vituli in eremo? de vitulis Ieroboami? quid de hodierno ludzorum cultu, qui IE-HOVAM DEVM Abrahami, Isaaci, & Iacobi, eumque folum adorare se proficentur & quid de illis, quos CHRISTVS ait cocco quodam DEI zelo occifuros Apostolos ? Ioan. 16. 2.

Ne autem Papistæ verbis illis Ambrosij, & Augustini, vindicia Pa-& Theodoreti, que à nobis superius citata sunt, abutan- trum, contra tur, eaque detorqueant ad defensionem adorationis Sa- Artrolauras. cramenti, operapretium erit Patrum illorum Ortho. doxiam in hoc argumento breviter demonstrare, et di-

cta corum à corruptelis Papistarum vindicare.

AMBROSIVS ait, Catholicos sui temporis, Carnem AMBROS. CHRISTI in mysteriis adorare; quam Apostoli in

DOM

DOMINO IESV adorarunt. Lib. 3. de Spiritu fancto, Cap. 12. Non tamen inde fequitur aut CHRISTI Carnem elle corporaliter et localiter sub specie Panis in Sacramento, aut adorandum elle Sacramentum. Nos CHRI. STI Carnem, in Colo fedentem, adoramus, in celebratione Sacramenti; quam adorarunt Apostoli in DOMINO IESV, corporaliter, localiter, et visibiliter, cum ipsis præfente fuper terram : fed non adoramus Sacramentum. Aliter Carnem CHRISTI adorarunt Apostoli, et nos candem hodie adoramus in DOMINO IESV: aliter adoramus ejus Carnem in Sacramento, five in celebrarione Sacramenti: namita adoramus Carnem CHRISTI in DO-MINO IESV, ut ipsum DOMINVM IESVM adoremus. Ar non adoramus ipsum Sacramentum, sed in Sacramento seu Sacramenti celebratione, id est, dum Sacramentum celebranius, adoramus illum in cujus memoriam fit hæc celebratio. Adorarunt Apostoli corporaliter præfentem super terram, nos adoramus CHRISTVM corporaliter sedentem in Cœlis, spiritualiter autem præsentem in mysteriis .

Vbi tangimus & manducamus ipsam CHRISTI Carnem, ibi eam existentem adoramus : tangimus autem & manducamus, sedentem in Colo, non utique corporali ta-Au & manducatione, fed fide; ut monet Ambrosivs, in Comm. in 24. Luca: Non enim , inquit , corporali tactu CHRISTVM, sed fide tangimus. Item, serm. 55. Quifquis, inquit, vult contingere DOMINVM Salvatorem, prius illum debet fide sua ad dextram divinitatis imponere, & credulitate cordis collocare in caleftibus ---- Beatus Paulus nos docuit quemadmodum Salvatorem in calestibus quareremus, dicens, que sursum sicut quarite, vbi CHRISTVS est in dextra DEI sedens. Et vt nos ab hac humili vel terrena inquisitione Maria (Magdalenæ, Ioann. 20.) penitin

penitus submoneret, addidit dicens, qua fursum funt fapite, non qua super terram. Ergo jam non super terram, nec in terra, nec fecundum carnem debemus quarere Salvatorem, fi volumus cum invenire atque contingere, fed fecundum divina Majestatis gloriam, at dicamus cum Apostolo Paulo; Nune autem secundam carnem non novimus CHRISTVM. Igitur & Stephanus beatus FIDE SVA non super terram quasivit CHRI-STVM, fed STANTEM ILLYM AD DEI DEXTERAM RECOGNOVIT: YBI IL-LVM REPERIT, IBI MENTIS DEVO-TIONE QUESIVIT. Non Colam autem Stephanus in Calo videt CHRISTVM, fed EVM ET MARTYRIO SVO TANGIT. Tangit enim DOMINUM cum pro insmicis suis orans, welut FIDE SVA TENENS ILLY M dicit: DO-MINE, ne flatuas illis hoc peccatum. Intelligite Creo QVANTA DEVOTIONIS EST GLO-RIA. Maria juxta DOMINVM constituta eum tangere non meretur, Stephanus IN TERRIS PO-SITYS CHRISTYM TANGIT IN COE-LO. Illa inter Angelos presentem non videt Salvaterem, Stephanus inter Iudaos DOMINVM CER-NIT ABSENTEM. Hac ibi Ambrofius.

Sed objicies illa Ambrosii verba, Lib. 3. de Spiritu fancto, Cap. 12. Cum igitur incarnationis adorandum sit Sacramentum, &c. Respondeo: Adorationis Do-MINICA Sacramentum ipfe interpretatur Ambrofins eodem loco , Issym Filium Virginis , qui secundum carnem natus ex Spiritu est. Et hoc est magnum Sacramentum, feu mysterium, Devs Manipestatys In CARNE. Qui nobis est adorandus : neque divifus est CHRISTYS

CHRISTYS, fed unus. Et adoratur à nobis ille Filius hominis quia eft Filius DEI, DEVS Patri confubstantialis. Eumque adoramus adoratione suprema, soli DEO debita. Ambrosius etiam peculiarem librum, de incarnatione fecit, quem inscriplit, De incarnationis DOMI. NICE mysterio, & Caput quintum ejusdem Libri, sie prænotatur, Incarnationis Sacramenta non obstare quo minus DE I Filius sit aternus. Et tamen in roto illo li. bro, nihil dicit de Sacramentis ftricte dictis. Et alibi ait . Onia voluit DOMINVS, qui boc elegit Sacramentum, de SPIRITY SANCTO & Virgine natus est CHRI-STVS. Lib. 4. de Sacramentis, Cap. 4. Si tamen opus Allud vere fit Ambrofii. Gelasius in principio operis conera Eurychen et Nostorium; Multos, inquie, de incarnationis DOMINICE Sacramento recens altercatio. &c. Id eft, de DEO manifestato in carne. Hoc Sacramentum, id eft, Emmanuelem suppliciter adoramus in mysteriis, licerillum oculis corports non cernamus, fient olim Apostoli : Spiritualiter autem præfentem credimus.

Ad hanc enim adorationem, que CHATETO in rayleriis exhibenda est, non est necessaria corporalis & localis ejus in terra præfentia; ficut neque ad tactum aut manducationem. Sicut oftensum eft, Ibant Christiani Hierofolymam ut CHRISTNM in illis adorarent locis, de quibus primum Evangelium de patibulo cornscaverat. Vr eft apud Hieronymum, in Epistola ad Marcellam, qua incipit, Mensuram. Nec tamen in illis locis CHR1-STVS corporaliter tunc præsens erat. Observanda funt illa Ambrosii verba, Lib. 3. de Spiritu sancto, Cap. 12, Neque adorandum quidquam prater DEVM legimus. quia feriptum est, Dominum Devm Tuvm ADORA-DIS, ET ILLI SOLI SERVIES. \_\_\_\_ Legimus alibi, Celum mihi Thronus, terra autem Scabellum

BGi. 66.

pedum

bedum meorum. Sed NEC TERRA HOUR ANDA SECO. BIS, QVIA EREATINA EST DEL Videamus tamen ne texnam illam dicet adexandem Prophere James DO MINVS IESVS in carnis affumptiona susceptible who ve MARIA FRAT TEMPLEM DELL NON DEVS TEMPLI : ET IDEO ILLE SOLVS ADORANDYS, QVI OPERABATUR I'N TEMPLO. Hac AMBROprepresentation, qued & des mitate fof cota, de que lavina

Hine collige minil effe religiofe adorandum neque tanquam Devm, neque propter Devm, nift Devm

iplum .

Nunc vindicandus est Augustinus, quod facile fiet inspectis ipsius verbis, in Pfalm. 98. Quomodo, inquit, adorabimus terram, cum dicat aperte Scriptura, DOMI- Avov. NVM DEVM tuum adorabis? \_\_\_\_\_ Timeo adorage terram, ne damnet me qui fecit Calum & terram . Rurfum timeo non adorare Scabellum pedum DO. MINI mei, quia Pfalmus mihi dicit, adorate feabellu pedu ejus. Quaro quid fit Scabellum pedum ejus, & dien mibi Scriptura, terra scabellum pedum meerum. Fluctuans converto me ad CHRISTVM. - Spiritus vivificat, caro autem nihil prodest. Durum illis visum est quod ait, nisi quis manducaverit carnem meam, non habebit vitam aternam; acceperunt illud Rulte, carnatiter illud cogitaverunt, & putaverunt, quod pracisarus esset DOMINES particulas quasdam de corpore (no, & daturus illis, - An illis, Spiritus est qui vivisicat, caro autem nihil prodest. Verba qua loquitus sum vobis, Spiritus est, & vita. Spiritaliter intelligite quod loquutus sum. No hoc corpus quod videtis manducaturi estis, & bibituri illum sanguinem quem fufuri funt, qui me crucifigent. Sacramentum aliquod vobis

commendavi, Spiritualiter intellectum vnificabit vos, etfi necest est illud visibiliter celebrari, oportet tamen invi-Gbiliter intelligi. Hac ibi. Idem quoque in Serm. 58. de verbis Domini : Si natura DEVS non est FILIVS fed treature, NEC COLENDYS EST OMNINO, nec vt DEUS adorandus. - Ego Dominicam carnem, imo perfectam in CHRISTO bumanitatem. propterea adoro, qued à divinitate suscepta, atque Deitati vnita est: vi novalinm at que alium, fed vnum eundemá DEVM & hominem DEL Filium confitear. Denique SI HOMINEM SEPARAVERIS A DEO, vt Photinus, vel Paulus Samosatenus; ILLI EGO NVNQVAM CREDO , NEC SERVIO . Hec ibi .

Idem alibi, Religet nos religio uni omnipotenti DEO.

Lib. de vera Religione, Cap. 55.

Cum igitur Sacramentum non fit Hypoftatice unitum Deitati, cum ejus suppositum, non sit natura DE V.S. fed firà Deirate suppositaliter (ut ita loquar) separatum.

non eft adorandum.

Objicies fortaffe, visum Augustino, adorandum esfe Sacramentum, &, per confequens, eum existimasse panem Transsubstantiariin ipsam illam vere adorandam CHRI-STI carnem: & hoc probare conaberis, ex Lib. 20. conera Faustom; ubi Faustus ait Manichæis circa universa (in quibus DEVM se colere dicebant) & Catholicis similiter erga panem & calicem esse parem relligione, cap. 2. Neque videtur negare August. Catholicos ritu uti adorativo circa panem & calicem. Respondeo: Augustinus tria dicit. I. De Gatholicis loquens, ait; Panis & calicis facramentum nostre ritu amplectimur, cap. 1 3. Secundo; Noster autem panis, inquit, & calix, non quiliber quasi propter Christum in spicis & in farmentis ligatum, ficut illi (Manichai) desipiunt, sed certa cosecratione mysticus fit nobis, no nascitut. Eodem capite

capite. Tertio, ait; DEVS verus colendus eft: quia fotus ille. colendus est, quo solo fruens, beatus fit cultor ejus: & que folo non fruens, omnis mens misera est, qualiber re alia perfruatur. Eodem libro 20. contra Faustum, cap. 5.

At verò fecundum Augustinum, folo Sacramento frui aliquis pocest, & camen elfe mifer: en ejus verba: Nos hodie accepimus visibilem cibum, fed ALIVD EST SA-CRAMENTUM, ALIVO EST VIRTUS SACRAMEN-TI. Quam multi de Altari accipiunt, & moriuntar, & accipiendo moriuntur? Vnde dicis Apostolus, judicino sibi manducat & bibit. ---- Videte ergo Fratres, Panem coelestem spiritualiter manducate. Hic est Panis, qui de Calo descendit, ve si quis manducaverit ex ipfo, non moriatur. Sed quod pertinet ad VIRTVIEM SACRAMENTI, non quod pertinet ad VISIBILE SACRAMENTVM. Qui manducat intus, non foris, qui MANDVCAT IN CORDE, non qui premit dente. Hujus rei SACRA-MENTVM, id est, unitatis Corporis & Sanguinis CHRISTI, alicubi quotidie, alicubi certis intervallis dierum in DOMINICA MENSA praparatur, & de Mensa DOMINICA sumitur, quibusdam ad vitam, QVIBVSDAM AD EXITIVM. RES VERO IPS A cujus & Sacramentum eft. OMNI HOMINI AD VITAM, nulli ad exitium, quicunque ejus particeps faerit. ----\_\_ Qui non manet in CHRISTO. & in que non manes CHRISTES, proculdubio nec manducat spiritualiter Carners ejus, nec bibit ejus Sanquinem. Licet carnaliter & visibiliter premat dentibus Sacramentum Corporis & Sanguinis CHRISTI. Sed magis tante rei Sacramentum AD IVDICIV M

fiki manduget & kibit , quis immundus prafumpfit ad CHRISTI accedere Sacramenta. Hac omnia Angulinus, Tract. 26 in Eveng, foannis a mayor anen't non old

Idem etiam Track, 27. in idem Evange Hoc, inquit. totum ad hoc nobis valeas, dilectissimi, vs carnem CHR1. STI & Canquinem CHRISTI non edamus TANTYM IN SACRAMENTO, QUOD ET MULTI MALI; fed VSQVE AD SPIRITYS PARTICIPATIONEM MANDY-CEMVS, & bibamus, et in Domi NI corpore tanguam membra maneamus, vt ejus spiritu vegetemur: & non scandalizemur, etiamsi multi modo nobiscum MANDY-CANT ET BIBUNT TEMPORALITER SACRAMENTA. QUI HABEBUNT IN FINE ATERNA TORMENTA. Hæc Augustinus . .

Vnde nascitur hoc argumentum: Ille solus est adorandus, quo folo fruens beatus fit cultor ejus. Vel, quicquid adorandum eft, eo folo fruens beatus fit cultor ejus: at foto Sacramento fruens, non fit beatus cultor ejus : Ergo, Sacramentum non est adorandum. Et hac est do-

etrina Augustini,

THEODO-RET.

Accedo ad vindicias Theodoreti, qui ait mystica symbola adorari zeoruweway, dialogo fecundo. Vbi intelligunt Papista adorationem supremam, qua hanesa dicitur. Nec repugno. Nullam enim aliam agnoscimus adorationem religiolam. Et hoc fensu adorationem accepeperunt etiam Ambrosius & Augustinus, locis supra citatis, ubi de religiosa adoratione loquuntur absolute absque ulla diftinctione. Monni autem in superioribus, verba Ata Theodoreti , m μυςικά συμβολα πεσσκιωίτα, fic effe exponenda, Myfica symbola ab adorantibus ( five cum adoratione) accipiuntur. Adorantibus, inquam,non fymbola, fed rem iplam, five CHR ISTVM, cujus ea funt fymbola, five facra figna. Hanc expositionem sic probo: Adoratione illa, de qua loquitur Theodoretus, Chriflian

Riani Catholici non adorabant symbola: Ergo adorabane folum DEVM. Non enim invenitur tertium in hoc argumento. Probo antecedens: Non adorabant eas res quas credebant elle fecundum naturam adhue meras creaturas, ficut erant ante consecrationem: at symbola Euchariftica, nempe, Panem & Vinum, etiam post consecrationem, credebant elle fecundum naturam fuam adhuc meras creaturas, ficut erant ante consecrationem; quamvis fa-Sta sint per consecrationem jam myslica, id est, accepe. rint fignificantem virtutem fpiritualem, ut loquatur Au- . guftinus , Lib. 20. contra Fauftum, Cap. 13. & Tract. 26. in Evang. Ioannis. Major pater; quia cultum divinum non nic DEO tribuebant. Minorem probo, ex ipfo Theodoreto, qui Catholica Ecclesia sui temporis doctrinam hac de re proponit, & contra Eutychianos Hareticos defendit .

Ille in dialogo. 1. Qui inferibitur , areer to, immutabilis, exponens verba illa Iacobi Patriarcha, Lavabit in vino flolam fuam, &c. Genes. 49. 11. & conferens ea cum verbis Domini, Ego fum vitis vera. Joann. 15.1. Et cum verbis illis Domini, in institutione Encharistia, quibus Calicem appellavit Sanguinem fuum ; & Panem, Corpus fuum : fiede re tota loquitur ; Sanguinem ergo uva, Servatoris sanguinem appellavit. Si enim Dominus vitis est nominatus, fructus autem vitis, vinum appellatur, sanguinis autem & aqua ex Domini latere manantis rivi per reliquum corpus inferne defcenderunt: Iure ergo & apposite pradixit Patriarcha, lavabit in vino stolam suam, & in sanguine uve indumentum fuum. SICVI enim nos mylicum vitis fructum, post sanctificationem, [ mera + ayraquin ] DOMINI Sanguinem nominamus, IT A vera vitis Sanguinem, uva sanguinem nominavit, \_\_\_\_ In mysteriorum traditione, DOMINVS Panem appellavit Corpus, & fanguinem, id quod in Calice infusion & commixtum est. [ Σῶμα τὸν ἀρίον ἐκάλεσε, κὰ αΐνου τὸ κράμα .] Responder Eranistes, sive Eutychianus : Ita nominavit. Pergit Orthodoxus ; Atqui, & qued oft fecundum naturam corpus, Corpus jure vocabitur, & itidem fanguis. ERANIST. In confesso oft. Pergit OR-THOD. Servator quidem certe noster nomina commutavit, & corpori quidem, id quod erat symboli & signi nomen impofutt . [ Ioann. 6. Vbi Panis dicitur, & Cap. 12. 24. Vbi granum tritici appellatur: ad hæc enim loca nos mittit Theodoretus . ] Symbolo autem, quod erat corperis. Ita cum se vitem nominavisset, sanguinem id quod erat symbolum, appellavit. Gracus textus fic habet : O' depe Ewind o' ninelet & inni nage मार ovouarm. nai ο το κορο σάμαι, το τε σεμείλε τέθακτη διεμο. τω μεμάσας, άιμα το σύμβολον του σηγόρευσεν.

#### ERANISTES.

HOC quidem vere dixisti; vellem autem scire

ORTHODOXVS. Manifestum est institutum ijs qui sum divinis mysterijs initiati [ πίς τὰ Θεια μιμυνμένοις.] Volebat enim cos, qui sunt divinorum Mysteriorum participes, non attendere naturam eorum qua visdentur, sed propter nominum permutationem, mutationi, qua sit ex gratis, credere. Qui enim, quod natura corpus est, triticum & panem appellavit, & rursus seipsum vitem nominavit, ille Symbola qua videntur, appellatione corporis & sanguinis honoravit: NON NA.

TVRAM UNVTANS, fed gratiam nature adji cient. Ta spopera oupelona To The oupel G- na ainal @ semocia mitunar, & who poor pemba-Aws alla the xacir in Coors wegerbeixas.

ERANIST. Et mistice mistica dicta fam , & aperte

declarata funt, qua non funt nota omnibus.

ORTHOD. Queniamergo in confesse est, & Patriaycham corpus DOMINI vestem & indumentum nominasse; ad dicendum autem de divinis mysteriis ingress sumus, die per veritatem, cujus symbolum o figuram effe existimus alimentum fanctisimum. [Tivo 179 60 14-Color n & Tu nor the maragior reopy. ] Divinitatis ne DOMINI CHRISTI, an Corporis & Sanguinis?

ERAN. Clarum quod illorum, quorum etiam appellationem susceperunt.

ORTHOD. Corporis & Sanguinis dicis ?

ERAN. Ita dico.

ORTHOD. Vt decet amicum veritatis dixisti.

Hac Theodorerus, Dialog. 1. in editione Graca, Romæ impressa, folio octavo; & in edicione Latina Colo-

nienfi, Tom. 2. Pag. 218.

Idem quoque in secundo Dialogo, qui inscribitur, aou y yul @; in confusus in Graca editione, fat. 37. & 38. & in editione Latina, Pag. 236. de codem argumento sic colloquentes introducit Eranisten, sive Eutychianum, & Orthodoxum.

IC erge, mystica fembola, que DEO à DEI Sacerdatibus offexuntur, quarum funt Simbola?

ERANISTES. Corpus & Sanguinio DOM INT. ORTHOD. Corporis qued vere eft, vel vere nonel ?

ERANIST. Qued vere est.

ORTHOD. Oprime: oportet enim imaginis effer exemplar Archetypum [ xp4 28 eval 7 4 enor@ 26-XETUWOV] etenim pictores imitantur naturam, & eerum que videntur depingunt imagines.

ORTHOD. Si ergo di vina mysteria corpus qued vere est representant : ergo corpus etiam nunc DU-MINI quoque corpus est, nou in naturam divinitatis matatum, sed impletum divina gloria.

ERAN. Opportune accidit, ve varios faceres de divinis mysterijs. Nam vel ex eo ipfo tibi oftendam, corpus DOMINI in aliam mutari naturam, Respon-

de ergo ad mea interrogata.

ORTHOD. Respondeba. ERAN. Quid appelles DOMINI quad affertur ( seu offertur, & west Depopuevon Sagov) ante invacationem Sacerdotis?

ORTHOD. Non oportet aperte diceres est enim verifimi'e adeffe aliques maiteris no intintes [lives auveres.] ERAN. Respondeatur anigmstice of of alterg ni

OR THOD. Id quod fit ex bujusmodi seminibus nu. trimentum .

ERAN. Alind autem figurim ( 7 3 emper wurg-Nor I quomodo nominamas?

ORTHOD. Commune etitu hor nomen , quod po-

tus Speciem significat.

ERAN. Post sanctificatione aute quomodo es appellas? ORTHOD! Corpus CHRISTI, & Janguine CHRISTI. ERAN. Et credis to fiert participem CHRISTI Corpora & Sanguinista 3 mago) Relainand

ORTHOD, Ita creds. ERAN.

ERAN. Sicut ergo Symbola DOMINI Corpora & Sanguines, alia quidem funt ante invotationem Sacerdotts fed post invocationem mutantur, & afia finnt, ita etiam Corpus DOMINI post assumptionem mutatur in divinam substantium. [ n'onse wiele na ouncoda 78 בי וופשופומון להוא אוסושה על ב או דוש להוא אוסוט עוב-म्बर्जिमेशम् में हें रहत्व प्रांग्हरता. अरक के वेहळा की महें वर्षात्र μετά τω ανάληψη, είς τ έσίαν μετεβλήθη τω θείαν]

ORTHOD. Que ipfe texnissi retibus captus es. Negne enim signa mystica post sanctificationem recedunt A SVA NATURA. Manent enim IN PRIORI SVB STANTIA, & figura, & forma, & videri & tangi poffunt, ficut & prius, intelliguntur aute ea effe, que fa-Ita funt, & oreduntur & ADORANTVR, It queil- Et aderansur, la fint que creduntur. Confer ergo 1 M AGIN E M cum exemplari, & videbis similitudinem. Oportet enim FI-GFRAM effe veritati similem illud corpus habet priorem quidem formam , & figuram, & circumscriptionem , & vt femel dicam, corporis subfantiam. Immortale au. tem post resurrectionem factum est, & potentius quam vt vlla in iplum cadat corruptio, & interitus, Sessioneque à dextra dignatum eft, & ab omni creatura adoratur, vt quod appelletur Corpus natura DOMINI.

['Oude yae pera + aylaquer ra pusina oulso. Au T cineias efiszerus Qu'oras. Meid yap ent The medieges soias, nai & oxipalo, nai & iloss, & ogara isi, में बंत्रीय , ola प्रवा कर्ट प्रकृत्य ग्रंग , गर्वाच्या रीह वंतान हे श्रांश्टा, सवा कार्राण्डाचा , सवा क्लाराणवा है क्लार-का , es exerva orra amp कार्राध्याता. Пара- нимета.

Παράδες τείνων τω άρχετο πω τιω εικόνα, ε το τιω ομοιότητα. χρη γο εοικέναι τη άληθεία τ΄ τυ πν, &c.] Ηπε Τα ΕΟΟΟ RETVS.

GELA-

Similia fcripfit GELASIVS, in fuo opere contra Eurychen & Neftorium: Certa, inquie , Sacramenta que sumimus Corporis & Sanguinis CHRISTI, divina res est, propter qued & per eadem divina efficimur confortes natura; & tamen effe non definis subflantia vel natura Panis & Vini. Et certe IMAGO & SIMILITYDO Corporis & Sanguinis CHRISTI, in actione mysteriorum celebrantur. Satis ergo nobis evidenter oftenditur, boc nobis in ipso CHRISTO DOMINO sentiendum, quod in ejus IM AGINE profitemur, celebramus, & fumus: ve ficut in banc, scilicet, in divinam transeant, [ transeunt I fancto Spiritu perficiente, substantiam, permanente, [permanentia] tamen in fue proprietate natura: sic illud ipsum mysterium principale, cujus nobis efficientiam virtutemque VERACITER representant; ex quibus conflat proprie permanentibus, unum CHRISTVM, quia integrum verumg permanere demonstrant. Hac G B L A-SIVS.

Observa ex Theodoreti & Gelasij verbis, Entychianos Hæreticos docuille fieri symbolorum in Eucharistia mutationem in aliam substantiam: quos imitantur trans-

fubftantiarij.

Catholicos autem veteres docuitie, mutari quidem elementa per sanctificationem in Sacramenta, sive symbola mystica, typos, &c. Retinere tamen eandem panis vinique naturam & substantiam quam habebant ante confecrationem. Non obstante relativa & symbolica eorum identitate cum re Sacramenti per sanctificationem: (sicut credebant esse in Emmanuele veram humanitatis naturam & substantiam; non obstante unione hypostatica.) Essentiales

symbolis impolita elle nomina rerum quarum sunt symbola, sine conversione substantiz aut naturz. Hanc veteris Ecclesiz Catholicz Doctrinam Orthodoxam tenent hodie reformatz Ecclesiz.

At vocabula ifta po'ne, sofa, substantia (inquiunt Sophistæ) fignificant fæpe effentiam & naturam accidentium. Ideo necesse non est istis locis apud Theodoretum & Gelasium intelligere substantiam, quæ diftinguitur contra accidentia, & quamin prima categoria pofuit Ariftoteles; sed rancummodo naturam accidentium fensibilium que fune in Euchariftia, que fuir erjam ance consecrationem. Sicelabi conatus est Bellarminus, Lib. 2. de Eucharistia, Cap. 27. At irrito conatu: nam utcunque ista vocabula quandoque accidentibus etiam tribuantur. Semper tamen apud omnes idoneos Authores natura & substantia alicujus substantiz categoricz; (ut Panis, Vini, Corporis, &c. ) fignificat fubitantiam caregoricam vel partem substantia substantialem, prout substancia & substanciæ pars distinguuntur contra accidentia, in categoriis. Si dixillent Patres illi manere naturam coloris, & odoris, &c. Aliquem haberet colorem ista miserrima Papistarum defensio : at cum aperte dicant Patres manere naturam & fubftantiam P A N I S & VINI, eandem que erat ante consecrationem, non fecus ac maner vera humana natura substantialis in Mediatore: nullum prorsus sophistis istis superest effugium. nisiin Eutychianæ Hæreseos latibulum se recipiant: quod ipfom etiam Patres eis intercluserunt. Adjectis etiam fimilitudinibus Vini, & Vitis, & Panis, & Tritici, locis . fupra citatis.

Redeo nunc ad expositionem verborum illorum quæ habentur in ea Orthodoxi loquutione, quam postremo loco citavimus ex Theodoreto. Τὰ μυσικὰ συμβολα Προσκαρατας, ως εκανα ενπε απες πιστική. Id est, Signa mystica adarantur,

ve que illa fine que credinter. Adorationem diximus proprie accipiendam, & quidem pro suprema illa adoratione, que foli DEO debetur, & quam mere tribuere creaturæ Idololatria eft; hoe fuadent verba illa quibus adorationis hujas ratio continetur, ve que fint (nempe (ymbolice & figuraliter ut oftenfum eft ) illa que credantar : id cft, corpus & fanguis D O M I N 1: qua in divina hypostali existentia sunt objectum vei è adorabile, in persona non minus adorabili nunc in carne, quam olim aute Incarnationem. Proprerea intelligenda videturiea Suprema adoratio, que rei Sacramenti, id eft, Emma-N V E L I pro nobis pallo exhibetur. Accedit etiam quod illorum temporum scriptores catholici hanc folent intelligere adorationem, quando utuntur vocabulis adorare, ademtie, ad fignificandum externum aliquem actum religiofum in publico DE I cultu: qualis est celebratio Euchariftiæ, Ideo AMBRUSIVS & AVGVSTINVS locis superius citatis, abique ulla adorationis distinctione. omnem religiofam adorationem meris creaturis impliciter abjudicant. Neg; vel pro DEO vel propter DEVM ullam meram creaturam, ne ipfam quidem beatam VIR-G I N E M, adorari patiuntur. Quidam viri docti adorationem hanc, de qua loquitur Theodoretus, interpretantur venerationem. Non contradico; sed aio nullam esse positivam Sacramenti venerationem, vt qued fit res ipfa cujus women fortitur, nisi adorationem iplius rei cujus ett Sacramentum, in Sacramenti ufu. Nam alia est veneratio fignorum negativa ut ita loquar, per quam cavemus ne cis indo core aut profane abutamur, sic veneramur eriam Templa DEO dicata, quando abstinemus ab corum violatione aut profanatione, neque in eis nos indecore gerimus. At verò rerum facrarum fensu carentium nulla poteft effe politiva veneratio licita quæ adorationis vocabulum mercatur, nili adoratio DE I in usurei; quemadmodum veneramur leetionem facra Scriptura, cam nudo capite audientes:id eft, DEVM

DEV M nos alloquentem honorantes gesty adorativo: neque ullo modo terminatur ea nostra veneratio sive adoratio in vocibus scriptis vel sonantibus. Sed ille gestus nosteradorativus, elt partim gratiarum actio qua gratias D B O agimus de revelatis mysteriis, & benigno alloquio, partim est quædam precario, ut illam auditionem faciat DEVS nobis salutiferam. Alioqui si religiosam aliquam adorationem concedamus merz creatura, quamvis cam venerationis vocabulo palliare nitamur, non liberamur ab idololatria. Sie in Eucharistiæ sumptione veneratio seu adoratio illa politiva qua reverenter & adorabundi sumimus porrecta Symbola, est cultus & adoratio DEI: nam reverenter uti divinis mysteriis, est cum DEI reverentia iis uti : neque ufquam tendere aut ufpiam figi debet mentis nostræ quantulacunque devotio adorativa nifi in DEVM & in DEO. Adorare igitur seu venerari Symbola mystica est eis cum DE I adoratione, & veneratione uti.

Objecies si adorario apud Theodorerum proprie ac- Objecio. cipiatur, & vox, ou uBoλa, etiam proprie fumatur, pro iplis lignis facris; neque ufquam compareat figuræ alicuius vestigium in hac enunciatione, Symbola adorantur; ubi & fubjectum & attributum proprie accipiuntur: & cum interpretatio omnis co fit certior, quo Cimplicior; quid vetat verba, ut jacent, interpretari, de ipforum Symbolorum adoratione? Respondeo: simplicitas alia est laut- Responsedabilis, que alio nomine finceritas dicitur: alia est miferabilis, quæ imprudentia eft. DOMINVS nofter fimplicitarem nobis commendavit cum prudentia conjun-Ram, MATTH. 10. 16. Monet Apoltolus ut non fimus pueri intelligentia, fed maliria pueri, intelligentia vere adulti fimus. 1. Con. 14.20. Puerilis & pueriliter fimplex eft ea interpretatio per quam ita adhæretur verborum fono ut loquentis mens non capiatur, aut eidem contradicatur : qualis erat simplicitas interpretationis illius, qua CAPERNAIT & interpretati funt verba

Xx 4

DOM:

DOMINI, de manducatione Carnis DOMINICA, TOANN. 6. Relle Augustinus; St, inquit, pracipriva Dountio flagicium aut facinus videtur jubere, figurata eft . Lib. 3. de doctrina Christiana, Cap. 16. Vbi loquitur de interpretatione facia Scriptura, allato exemplo manducationis Carnis CHRISTI.

Tam verò si intelligamus adorata esse à veteribus ipia fymbola, quæ tamen credebant (ficnt oftenfum eft ) retinere propriam naturam etiam poft confecrationem , facimus eos Idololatras, & praxin corum fuz ipforum doctrinæ contrariam ; quod fine infigni contumelia & injuria

in fanctos Patres dici non poteft.

Huc ergo recurrendum est, ut impropria corum dicta cum propriis conciliemus : qezdam enim loquutiones nucibus similes sunt, in quibus foius nucleus esui aprus est : ad quem inveniendum frangendus est cortex, alioqui frustra circa duram superficiem laborabis. Quales sunt illa loquutiones figurate, ex quibus, fi proprie accipiantur, nihil elicueris præter craffas absurditates. Vt si quis dicat de Pane confecrato, hic Panis jam in Cœlo fedet: nam cum sit natura Panis, non est jam in Colo proprie : sed perrumpenda fermonis hujus superficies est, ut sensum aliquem verum inveniamus. Panis quidem, hojus enunciationis subjectum, intelligitur proprie Panis, & verbo SEDET, intelligitur sessio vel saltem localis existentia in Colo : & tamen ut vera fit enunciatio, invenienda effaliqua figura. Eft igitur figura in ipsa attributione, quamvis neque inffubjecto, neque in re attributa, feorfum spectata. Vis autem copulæ attributivæ includitur in verbo fegundi adjacentis cum re attributa, à qua tamen diffinguenda est in sensu, quamvis uno concludantur vocabulo. Id quod in hac propositione facile patebit, si verbum attributivum liquefaciamus, & particulam attributivam are attributa, etiam vocabulo secernamus, in hunc modum : Par nis bic

nis hic est corpus illud, qued jam in Calo sedet. Et in hac loquutione quarenda adhuc figura explicatio, nam verbum illud tertij adjacentis, est, non est absolute & proprie accipiendu: sic igitur clarior erit Enunciatio, Hic panus SECVNDVM QVENDAM MODVM est corpus, &c. Vt loquitur Augustinus, Epist. 23. modus autem hic Sacramentalis est, adeo ut propria expositio, illius propositionis. Hic panus jam in Calo sedet, hac sit, hic panus est Sacramentum Corporis illius quod jam in Calo sedet; sive eodem sensu. Hic panus secundum quendam modum Sacramentalem, sive Sacramentaliter, est corpus illud quod jam in Calo sedet.

Idem dicendum est de Enunciatione illa Theodoreti; Symbola myssica adorantur, id est, sunt objectum illud quod adorantus, nempe vera caro & sanguis C H R I S T 1; sunt, inquam, secundum quendam modum Sacramenta-lem. Attribuit autem Theodoretus, sigurate, satis impropria loquutione, adorationem Symbolis in Eucharistia, ut significet eam adorationem quæ exhibetur rei Sacramenti, in ipsa perceptione Sacramenti: acsi diceret; dum Synbolis utimur, adoramus DOMINVM 1 E SV M, cujus Corporis & Sanguinis hæc Symbola, ipsius manda-

to & in ejus recordationem, sumimus.

Hac dissertatione ostendere voluimus Catholicam Ecclesiam in Perceptione Eucharistiz semper usam este gestu adorativo, nempe vel statione, in diebus quibus stantes adorabant, vel genustexione in diebus quibus adorabant de geniculis: hoc enim colligitur ex priore, nempe ex statione in diebus illis, in quibus convivantes quidem accumbebant, concionem vero audientes sedebant, orantes autem & communicantes stabant. Gestum verò in aliis Conis mensalem, nonesse judicatum huic sancta Conz mensalem, sive mensa DO MINIC E convenientem. Potro sessionem nusquam ullo seculo nisi nuper paucissi-

Scopus & fumma, hujus differtationis.

mis in locis usurpatam esse in celebratione Conz DO-MINIC A. Neque ab ulla unquam aut usquam Ecclesia Catholica judicatam esse necessariam necessitate juris divini. Denique veteres in Sacramenti celebratione adorrantes, non adorasse Sacramentum, sed solum DEV M.

### In Confessione Scotican Artie. 21.

Nem. II. Nes signa loco rei signata adoramus, nes adoranda putamus, nec despicimus, aut tanquam inutilia & vana interpretamut, verum cum omni reverentia illis vitimus.

> 10 ANNES CALVINVS, Lib. 4. Institut. Cap. 17. §. 37. Contra Papistas Disputans.

III. GHRISTO, inquiunt, hanc venerationeme deferimus. Primim, si in Cana hoc siere, dicerem aderationeme eam demum escapitationem qua non in signo residet, sed ad CHRISTUM in Calo sedentem dirigitur.

PETRVS MARTYR, locorum communium

IV. Nihil interest, si Cana DOMINICE Sacramentum, stantes aut sedentes, aut genibus slexis perciplamus, modo institutum DOMINI conservetur, de occasio superstitionibus pracidatur. WOLF. Myscyl. in Locis Communibus. de Cona Domini: Art. quomedo Cona Dominica celebrari debeat. 6. Principio.

Circumstantia erant, quod Sacramentu bec à CHRI-STO, nocturno tempore, sub Canam, accumbentibus ad mensam Discipulus, institutum est ac traditum. He circumstantia non sic requirentur necessaris, at non liceat nobis Sacramentum hoc extra Canas, interdin, & flantibus fidelibus administrare. Non enim pertinent ad fubstantiam Sacramenti. Audimus hodie nennullis Ecclesiis plasere, et ad mensam promiscue accumbentes communicent, quod exisiment hunc accubitum pertinere ad exemplum DOMINI. Verum menfa illa, ad quam cum Discipulis suis in vitima Cana accubuise legitur DOMINVS, parata fuerat ad edendum vetus Pafcha, nec habebat novum ritum, qui novi effet Testamenti Mysterys celebrandis destinatus, ac posteris exempli viee propositus, sed veterem, eique genti solennem as vsitatum, unde nemo Discipulorum offendebatur. Quare NON SIC PVERILITER DESIPIMYS, vt quod DOMINVS mense accubitu per occasionem veteris Paschatis in hac est Sacramenti istius institutione vius, ad hoc effe factum existimemus, vi normam nobis & exemplum ad novi Paschatis comunicationem accumbendi prascriberes: quemadmodum nec in eo nobis posita lex est, quam sequamur, quod non mane sed vesperi Sacramentum hoc instituit. Deinde non tam est comodum, vt ingens comunicantium multitudo ad menfas accumbat in Ecclesia, quam erat DOMINO, vt cum paucis, duodecim viz. Discipulis, ad vnam mensam accumberet.

In Consensu Poloniz, in generali Synodo Petricoviensi, Art. 4.

VI. Caremonias libertati Christiana donamus, ac permittimus, vt stantes, vel GENVA FLECTENTES, pij Sacramentum Corporis & Sanguinis CHRISTI sumant. SESSIONIS verò ad Mensam DOMINI, quia prater ritus in omnibus per Europam Evangelicis Ecclesis vulgò consuctos, illi inter nos primi Authores exstiterum, qui omnia temerè in Ecclesia immutates, es sine scientia CHRISTVM QVASI imitantes, à nobis ad Arianismum persidi transsuga facti sunt: quare hance PROPRIAM IPSIS (ut CHRISTVM ita & sacra ejus irreverenter tractantibus) TANQVAM MINVS HONESTAM ACRELIGIOSAM, SIMPLICIORIBVSQVE ADMODVM SCANDALOSAM caremoniam rejicimus.

Item, in codem Confensu, in generali Synodo Vlodislaviensi, Cau. 6.

VII. Quod attinet ad caremonias Cana DOMINI: Scntentia jam olim in Sendomiricusi Synodo agitata, & conclusio in generali Cracoviensi atque Petricoviensi Synodo facta ac repetria, in hoc etiam Glodislaviensis Synodi Confessu approbata est: nempe, NE IN VSV SIT SESSIO AD MENSAM DOMINI, in vilis hujus nostri Censcusus Ecclesiis Polonia & Lituania, & C. Nam hac caremonia (LICET CVM CETERIS LIBERA) Ecclesiis Christianis & catibus Evangelicus non est vistata, tantumque INFIDELIBVS ARIANIS, CVM DOMINO PARI SOLIO SESE COLLOCANTIBVS, PROPRIA. Cum itaque SESSIO POTISSIMVM OCCASIONE

SIONE ET MALO AVSPICIO ILLO-RV M, qui miserrime ex nobis exciderunt, & DOMI-N V M qui nos redemit abnegarunt, in consuetudinem irrepfit aliquot nostris Ecclesis, rogamus & hortamur omnes iftos cetus & Fratres noftros in DOM INO. vt Sessionem commutent in ceremonias nobis in Ecclesis Evangelicis per Europam consuetas, scilicet, VT ADMINISTRE TVR COENA DOMINI STANTIBUS. VEL GENVA FLECTENTIBVS (cum prote-Station coatra Artolatriam Papistis consuetam. ) Quem vtrumque ritum, prout in quibus Ecclesis hactenus viita. tus est, nobis liberum, sine scandalo & vituperatione invicem, relinquimus & approbamus.

Daniel Chamier, lib. 7. de Eucharift. cap. 1. \$ . 9.10.11.

ADORARI CHRISTYM IN EV. VIII. CHARISTIA duplicem habet intellectum: vel quemadinodu adorari dicituride CHRISTVS in Oratione: vel quomodo eidem dicitur esurrenti CHRIS-TO dari cibus, qui datur indigenti, MATTH. 25. Nam discrimen est longum. Quis in priori, Oratio illa nullo modo est objectum adorationis: wade nemo dixit unquam, adorari Orationem ipfam, five Preces: fed tantum five circumflantiam effe, five ettam modum adorandi. All in posteriore indigens ipfe objection est Eleemofyna, que inde redundat in DEUM. S. 10. Priori sand modo NEMO NOSTRVM RECVSET TESTARI IN EVCHARISTIA SIVE IN SACRAMEN-TO ADORARE SE CHRISTVM: non tantum quia, dum celebratio fit, in CHRISTV M 1010 feratur animo vir fanctus; que ratio effet tantum circumstantia; quia verumque eodem fiat tempore: que poset esse

merè per accidens; as proinde nimis infra Sacramenti dignitatem, Sed etiam QVIA IPSA ILLA CELE. BRATIO SIT ACTVS RELIGIOSVS: AC PROINDE SEPARARI NEQUEAT AB ADORATIONE CHRISTI: ficut oratio, bymnus , & similia. Vnde etiam Eucharistias nomen. Nam QVICVNQVE PIVS AGIT GRATIAS DEO, IDEM ADORAT DEVM. 6. 11. Sed Papista non sic: imo secundo modo: vnde ratio illa loquendi, ADORARE SACRAMENTVM, A. DORARE EVCHARISTIAM: quod profecto alias nunquam dicerent, quomodo non dicunt se adorare fuas Letamas. Sed quomedo adorant DEUM in imaginibus: quia has primò; deinde per relationem, DEUM: & sic Gregorius de Valentia dixit, qui censeant nullo modo ad species ipsas eam venerationem pertinere, in eo Harctice pugnare contra perpetuum voum & fensum Ecclesia.

# Idem eodem Lib. cap. 2. §. 9.

IX. Adorabimus in loco voi steterunt pedes ejus. Bene; adorare in loco: at non adorare locum. Sic nos facile, ADORAMVS IN EVCHARISTIA, sed NON ADORAMVS EVCHARISTIAM.

CAP. XVI. De rever. & gestu commun.

CAP. XVI. PARS QVINTA.

De pane azymo aut fermentato, multifque aliis indifferentibus in celebratione huius Sacræ Cœnæ.

IOAN. CALVIN. Lib. 4. Inftit, Cap. 17. 6.43.

Quod ad externum actionis ritum spectat, in manum accipiant fideles, necne: inter se dividant, aut singuli quod sibi datum fuerit, edant: calicem in Diaconi manu reponant, an proximo tradant : panis sit fermentatus, an azymus: vinum rubrum, an album: nihil refert. Hac indifferentia funt, or in ECCLESIA LIBERTA-TE posita.

WOLF. Myscylvs, in Locis Communibusin tract. De Cona Domini: Art. quid instituerit Dominvs. NVM. III.

Quare, meo judicio, nec Latinis erat ratio tantopere Gracorum morem pane fermentato in Cana DQMINI vtentium, quasi illicitum damnare: nec Graci sic ab azymo abhorrere debebant, ve hoc nomine ab Ecclesiis Latinis sejungi se sincrent, cum non referat in azymo ne vel fermentato pane, &.

Idem ibidem. 6. Ab hoc CHRISTI.

Sive plara pocula fuerim in mensa, sive vnum tantum, non nisi ex uno & codem voluit omnes bibere, sic Vide ex Muscum prime dedisset posulum, dixit, Bibite ex bos omnes. pra parte 4. Hinc.

culo plura fu-

II.

Hine tamen non est, ve damnemus eorum consuetudinem, qui propter communicantium multitudinem pluribus poculis viuntur in cana DOMINI.

> Daniel Chamierus, Lib. 6. de Eucharistia, Cap. 3. 9. 10. & 11.

IV. DOMINUS (inquium Papista) vinum aqua mixtum consecravit. Igitur & nos ita sacere debemus.

S. 11. Respondeo, primum negari consequentiam. Nam in Cana lavit pedes CHRISTVS: & nemo tamen concludit id faciendum sub pana peccati mortalis. Imò consecravit vespere, & post Canam: quod tamen etiam prohibet Ecclesia Romana. Rursus consecravit accumbens Mensa: quod jam pridem nemo facit. Antecedens ergo contrabendum, vi intelligantur ea facienda in bujus Sacramenti celebratione, qua in ea facta sunt à CHRISTO non per accidens; sed propter ipsius Sacramenti plenitudinem: ad quam neque lotio pertinet, neque vespera, neque accubitus.

Idem, Lib. 6. de Eucharistia, cap. 4. S.18.

V. Quid igitur ad argumentum Papisticum regerimus?

Hoc facillimum: fuisse usurpatum azymum per accidens, sicut agnum: nempe, extemporis circumstantia. Quare quomodo non est necesse agnum adhiberi, sic neque azymum. Sic in Baptismo, locus est in slumine, non quia necesse esset, sed quia Ioannes lavaret in slumine. Obvio igitur pane vsas, non autem peculiari propriag diligentia apparato in vsum Sacramentalem, docuit & nos obvio vti. Bene Suarez, constat jure divino neutrum horum

este praceptum: quia solum CHRISTI factum non fatis est ad inducendum praceptum. Nam lices confecraverit in Vino albo, verbi gratia, aut hora nestis non ideo pracepit nos ita consecrare.

Idem, Lib. 7. de Eucharistia, Cap, 15. 9. 13. ubi contra Missam privatam adfertur & defenditur argumentum ab institutione.

Peccat etiam aliter, [Bellarminus] quasi nostrumar- VI. gumentum effet fimplisiter ab iis que CHRISTVS fecit: cum fit tamen ab its, que CHRISTVS justit fieri. Nam QV & CHRISTVS FECIT, FA-TEMVR NON OMNIA ESSE EIVSMO-DIVI NECESSARIO SINT OBSERVAN-DA: Sed ea dicimus tantum narrari, vt circumfantias actionis: Exempli gratia; Celebravit sub vesperam, & post Canam, & accumbens, & upfadie Pafcha. Horum igitur esto fane libera observacio. Sed alia funt que simul & gessit actu, & PRECETTO sancivit, accipite, edite, bibite: quorum provius alia ratio est.

Idem , Lib. 8. de Eucharistia Cap. 2. 9. 22:

Letionem pedum, Canam praeuntem, ACCVBI-TVM; numerum duodenarium, quis probabit in iis esse que in Encharistie institutione mandata sunt? Quin videlicet tam nihil faciunt ad partes hujus inftitutionis, vt PAVLVS institutionem repetens ne meminerit quidem: Imò neque mdicavit. Cur ergo retenta effent in celebratione EVCHARISTIE? Circumstantia fuerint. Esto sane. Sed nemo vnquam

VII.

vuquam SIC INSANIIT, vt omnes circumstantias actionum CHRISTI dixerit observandas. Cyprianus inculcabat ea qua CHRISTVS fecisset &
docuisset: Nec nos inde abimus: si sumpsisset Panem,
nec addidiset Accipite, Edite: tam certe importunum esset vrgere perpetuum esum; quam ACCVBITVM: & si non tantim accubuisset, sed etiam dixisset,
a cumbite. Tam serio accumbendum esset, quam cdendum. Sed neutrum est: accubuit, NON IVSSIT
ACCVMBERE: dedut Panem, & justi edere.

Idem, Lib. S. de Eucharistia, Cap. 3. 6. 23.

VIII. Non potest negari potuisse in eo actu [quo Dominus Coenam instituit] quedam esse peculiaria, que trahi in legem perpetuam FORET ABSVRDVM: ve illa, de premisso cibo comuni, agno g, pasebali; de duodenario numero, de canaculo, de ACCVBITV, e si qua similia.

Muscul. Art. quomodo Cona celebrari debeat.

IX. Vocamus autem integram administrationem, eam que non circumstantias illius, sed substantiam concernit.

In Synopsi purioris Theologiæ conscripta per lo-Annem Polyandrum, & Andream Rivetum, & Antonium Walæum, & Antomium Thysium, S. S. Theologiæ Dostores, & Professores, in Academia Leidensi. Disputatione 45. Thesi, 15.

X. Reque tamen bes circumstantia temporis vespertini, seu no-Eturni, vel diei seute bebdomadis, aut anniversarij, tertia, sellicet diei aute resurrectionem, ut neque loci, nempe, privai; vati; neque quod canatis, pedibus ablatis, Accumbenti-Bus, & quidem duodecim numero, Cana prabita fuit, (quorum quadam aliquamdiu in prisca Ecclesia obtinuerant) prascriptionis observationis, necessitatem ullam babent.

#### CAP. XVI. PARS SEXTA.

# Frequenter Communicandum.

Ioannes Calvinus, Lib. 4. Institut. Cap. 17. 9.44.

Sie agendum omnino erat, vt nullus Ecclesia conventus fieret sine verbo, orationibus, participatione Cæna & eleemosynis. Hunc & apud Corinthios fuisse institutum ordinem, satis ex Paulo conjicere licet & multis postea seculis in vsu fuisse constat.

# Idem, ibid. 9. 46.

Longè aliter factum oportuit: singulis adminimum bebdomadibus proponenda erat Christianorum catui mensa DOMINI, declaranda promissiones qua nos in ea spiritualiter pascerent.

#### Idem, in Lib. Epistolarum, Col. 453.

Iam verò singulis mensibus canam celebrari maximè nobis placeret: modò ne vsus frequentior negligentiam pariat. Nam dum major pars à comunione abstinct, quodammodo dissipatur Ecclesia. Malimus tamen singulis mensibus invitari Ecclesiam, quam quarer duntaxat in singulos annos: vt apud nos sieri solet.

Vide fupra, Cap. 7. Num. 5.

H.

III.

#### CAP. XVI. PARS SEPTIMA.

De communione clinicorum aut morti adjudicatorum.

- In Concilio Nicæno 1. œcum. Can. 13. statutum est de lapsis pænitentibus qui nondum annos pænitentiæ præscriptos implevissent.
- I. It si quis è corpore egrederetur, & peteret sibi concedi Encharistia participationem, non privaretur vitimo & necessario viatico, [E terrenales neu avanantats epodis un amsterday] sin autem postea convalesceret, vi esse inter eos qui orationis tantum communionem consequintur.
  - Joannes Calvin. in Epist. ad Monsbelgardenses, quæ incipit, Tamets Neoconam. Lib. Epist. Col. 55.
- De Cona administratione ita sentio, libenter admittendum esse huns morem, vi apud agrotos celebretur comunio, cum ita res & opportunitas feret. Nec magnopere etiam repugnandum esse, quin maleficis detur qui plectendi sunt, siquidem postulent & ad receptionem satis comparatos esse appareat: has tamen lege, vi sit vera comunio: hos est, vi Panis in cutu aliquo sidelium frangatur.

Idem, in Epistola ad N. quæ incipit, Quia de questionibus. Col. 453.

Cur Canam agrotis negandam esse non arbitrer, multa & graves causa me impellunt. Video interea quam proctivis in multos abusus sit lapsus, quibus prudenter sedulog occurrendum effet. Nisi enim sit communicatio perperam deflectitur a sacra institutione CHRISTI. Conveniat ergo aliquis cutus oportet ex cognatis, familiaribus, & vicinis, vt fiat difributio ex mandato CHRISTI: deinde conjuncta sit actio cum mysterij explicatione: nec quid quam à communi Ecclesie ratione diversum. Promiscue etiam hus & illus deferre, valde periculosum est. Acque hic difficillimum est cavere, ne alios superstitio, alios ambitio & vana ofentatio ad petendum solicites. Itaque judicio opus effet ac delectu, ne quibus daretur, nisi in magno vita descrimine. Panem tanguam sacrum è Templo afferri praposterum est: gestari verò in pompa nullo modo tolera-

Scribit Iustinus in Apologia 2. propè finem, morem Ecclesiæ illo seculo suisse, ut Eucharistia in cœtu publico consecrata, distribueretur præsentibus, & ad absentes per Diaconos mitteretur. Hoc non damnat Calvinus, sed damnat superstituionem pompæ, & recte existimat posse Panem consecrari in loco ubi datur ægroto alijsque cum eo comnunicantibus: nempe, sæpe postulant ægroti, quando non sit publica hujus Sacramenti in Templo celebratio. Alioqui sactur Calvinus numero sequenti Cænam quæ ægrotis datur, partem esse vel appendicem publicæ actionis: proinde si clinicus particeps sieri expetat dum publice in Templo celebratur Eucharistia, poterit haud absurdè mitti è Tempload clinicum Sacramentum in Templo consecratum.

Zz 3

Idem.

Idem, ad OLEVIANVM, in Lib. Epift. Col. 454. & 455.

IV. Meam de Cena agrotis administranda sententiam rogasti, — ex natura quidem, fine, & vsu

mystery probe mibi colligere videor, non effe tanto bono privandos, qui vel dinturno morbo laborant, vel de vita periclitantur. Ad fidei confirmationem valet, tefferam accipere quasi ex CHRISTI manu, qua certiores fiamus nos in ejus corpore censeri, Carne ejus & Sanguine pasci in spem aterna vita. Itaque Cana perceptio nos ad obeundas spirituales pugnas instruit. Iam si pius quispiam è mundo migrandum sibi videat, quia fieri nou potest, quin oppugnetur ac vexetur multis tentationibus, merito fe armari cupiet ad Sustinendos conflictus. An eripiendum est singulare adjumentum, quo fretus ad luctam alacrius descendat, & victoriam obtineat? Iam prohiberi que minus liceat profiteri & testatum facere pictatis confen-Sum cum Ecclesia, durum est ac MALI EXEMPLI. five ques in lecto din jaceat, sive morti fit ricinu. Atqui Cana sanctainter filios DEI vnitatis est simbolum. Quamvis breviter rem attigerim, agnoscis tamen quibus rationibus adductus, agrotos non effe arbitrer à comunicatione arcendos. Neque tamen ea de causa velim turbas movere. Scis in hac Ecclesia alium esse morem. Acquiesco, quia vtile non esset contendere. Qui hanc admini-Arationem non putant CHRISTI mandato effe consentaneam, objiciunt sacrum hot epulum suisse insti-tutum, vt comuniter illic vescerentus sideles, quod illu verum effe concedo. Sed quamvis nulla fit legitima Cena, nisi comunis; qua tamen agrotis dabitur, quia privata

Nota contra turbatores. CAP. XVI. De rever. & gestu commun. 367

vata non erit, adulterina non censebitur. Nam certè partem vel appendicem esse constat publica actionis, &c.

# In Consensu Poloniæ, in generali Synodo Petricoviensi, Art. 5.

An agrotis mortemá subituris sacra Cæna sit exbibenda e Ita conclusum. Debere o es ses Pastores docere & assure auditores suos, vt quoties cunque mensa Domini pro ountbus sidelibus in communi cætu apparatur, ad eam singuli accedere non negligant: adeoque nullas dilationes facientes, nec vlsimum vita punctum exspectantes, sed corpore & animo sani, sint semper, secundum mandatum Domini Iesv, parati, ac vsu ministerij ejus in spe vita aterna consirmati. Tamen & ea in re, vt Conscient aterna consirmati. Tamen & ea in re, vt Conscient non est denegandum: verum dilimentis & rationis compos sit non est denegandum: verum diligenter & pradentissime explorata ac erudita ipsus conscientia: & quatenus id pro circumstantia loci atque temporis sieri potost, aliquot sideliums collectis, & vaa cum agroto participantibus.

CAP.

Z 2 4

# apapaaapapapap

#### CAPVT XVII.

De impositione manuum Catechumenis.

IOANNES CALVINVS, Comment in Epist. ad HEBRAEOS, Cap. 6. Vers. 2.



I.

APaTISMOS nominat [Aposto-lus] folennes rite, vel statos baptizandi dies. Manunm i positionem, cam Baptismo conjungit: quia u duo erant Catechameno-ram ordines ita due x erat caremonia. Nam qui erant extranei nou ante perveniebant ad-

baptismum quam edita fidei professione. In illes ergo Caterbesis baptifmum præcedere foiebat . At liberi fideliam , quoniam ab ntero adoptati erant , & jure promissionis pertinebant ad corpus Ecclefie, Infantes bartizabantur : tranfatta vere infantia, postquam instituti erant in fide , se quoque ad Catechofin offerebant , que in illis baptismo erat posterior . Sed aliud Imbolum adbibebatur, nempe manuum impositio. HIC VNVS LOCVS ABVNDE TESTATUR, HVIVS CEREMONIE ORIGINEM FLVXISSE AB APOSTOLIS: fed postea in Superstitionem versa fuit, ut mundus semper fere ab optimis institutis ad corruptelas degenerat. Finxerunt enim effe Sacramentum , quo Spiritus regenerationis conferatur : que figmente baptismum lacerarunt : nam quod erat ejus proprium , ad impositionem manuum transtulerunt . Sciamus ergo à primis authoribus institutam fuife, at efset SOLENNIS PRECANDI RITVS,

quemadm

quemadmodum etiam Augustimus nuncupat. Fidei quidem professionem, quam adolescentes pueritiam egressi edebant, voluerum approbare boc symbolo. Sed nibil minus cogisarunt, quam vim baptismi discerpere. Quamobrem bodie RETIRENDA PVRA INSTITVTIO EST; SVFERSTITIO AVTEM CORRIGENDA. Atque bic locus ad padobaptismi approbationem facit. Quorsum enim eadem dostrina, in aliis vocaretur baptismi dostrina: in aliis verò impositionis maunum? Nisquia posteriores accepto jam baptismo in fide erudiebantur: ut non aliud restaret, quam illis MANVS IMPONERE.

Idem, Lib. 4. Inflitut. Cap. 19. 5.4.

Hic mos olim fuit, ve Christianorum liberi, postquam adoleverant, coram Episcopo sisterentur: ve officium illud implerent quod ab its exigebatur qui fe ad baptismum adulti offerebant . Hi enim inter Catechumenos fedcbant, donec rite fidei mysteriis instituti poteram fidei confessionem coram Episcopo ac populo edere. ---Ab Episcopo examinabantur secundim formulam Catechismi quam tune babebant CERTAM ac COMMV-NEM. Quo autem has actio que alsoqui gravis fan-Etaque mersto ese debebat, plus reverentie haberet as dignitatis, caremonia quoque adhibebatur M A-NVVM IMFOSITIONIS. Ita puer ille, fide (ua apprebata; cum SOLENNI BENEDICTIC-NE dimittebatur. Hujus moris sape mentionem facount veteres. - TALEM ERGO MANVVM IMPOSITIONEM, que simpliciter loco benedictions fiat , LAVDO ET RESTI-TV. TAM HODIE IN TYRVM VSVM VE-LIM.

II.

Christiana.

Joan. Calvinus Lib. 4. Inftit. Cap. 19. 5. 13.

EIII.

plinæ utilitas

mulciplex,

Utinam verò morem retineremus quem apud Veteres fuisse admonui, priusquam abortiva has Sacramenti larva ----- Has disciplina si hodie vale: nasceretur . Hujus dikiret, profecto parentum quorundam ignavia acueretut, qui liberorum institutionem quasi rem nihil ad se pertinentem, secure negligunt, quam tum sine publico dedecore omittere non possent. Major esset in populo Christiano fidei consensus, nec tanta multorum inscitia & ruditas. Non adeo temere quidam novis & peregrinis dogmatibus abriperentur. Omnibus denique effet quadam velut methodus doctrina

> Theodorus Beza, in Notis ad cap. 6. ad Heb. Verf. 1. & 2.

Quinque Capita Catechismi numerat, [ Author Epi-IV. stolæ ad Hebræos] nempe, professionem emendationis vita : Fidei summam de DEO: Doctrina explicationem compendiariam, que in baptismis & impositione manuum tradi rudibus prasertim solebat, (id est, cum ad baptizandas Infantes vel adultas; item CVM AD IMPO-NENDAS TALIBYS MANYS CONVENIEBATYR) caput resurrectionis mortuorum, & futuri judici.

> In Harmonia Synodorum Belgicarum, Cap. 11. Can. 13.

Catechizandi consuetudo ab Apostolis accepta in omnibus Ecclessis observanda censetur.

Augustinus, Lib. 3. de Baptismo, contra Donatistas ...

SPIRITUS antem fanctus quia in fola Casholica per manus impositionem dari dicitur, nimirum hos intelligi majores nostri voluerunt, quod Apostolus ait , Quoniam charitas DE I diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui datus est nobis. Non autem habet DEI charitatem, qui Eccle- Rom. s. sia non diligit vnitatem. Ac per hos recte intelligitur dici nou accipi nisi in Catholica Spiritus sanctus, neque enim temporalibus & sensibilibus miraculis attestantibus per manus impositionem modo datur Spiritus sanctus, sicut antea dabatur ad commendationem rudis fides, & Ecclesia primordia dilatanda. Quis enim nunc hoc exspectat, ve ij quibus manus ad accipiendum Spiritum sanctum imponitur, repente incipiant linguis loquio? Sed invisibiliter & latenter intelligitur per vinculum pacis corum cordibus divina charitas inspirari, vt possint dicere quoniam charitas DEI diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. -Manus autem impositio non sicut baptismus repeti non potest. Quid est enim alind nisi ORATIO SVPER HOMINEM? Hac Augustinus.

Ista posteriora Augustini verba intuens Gratianus; Ex eo, inquit , quod manus impositio iterari pracipitur , Sacramentum non effe oftenditur. Cauf. 1. Quaft. 1. Can. Aria-ROS .

Aaa

CAP.

VI.

# ස්වස්වස්වස්වස්වස්ව

# CAPVT XVIII.

Manichæum, Gap. 12. reddens rationeus cur Christiani celebrent Pascha &



A quippe anniversarie in ECCLE-SIA celebrantur, que insigniter excellentia certis diebus facta sum, vi corum necessiriam salubrémque, memoriam se-

fivitas concelebrata cuflodias.

### Idem , Epift. 118. Cap. 1.

II. Illa autem qua non scripta, sed tradita custodimus, qua quidem TOTO TERRARVM QRBE observantur, dantur intelligt, vel ab ipsis Apostalis, vel plenariis Conciliis, quorum est in Ecclesia saluberrima authoritas, comendata atque statuta retineri, sicuti quod DOMINI passo, & resurrectio, & assensio in Calum, & adventus de Calo Spiritus sancti, amniversaria solennitate celebrantur, & si quid aliud tale occurrerit quod servatur ab vniversa quacunque se dissundit ECCLE-SIA.

De celebratione N'ATIVITATIS DOMIMI anniversaria, mentionem facit Augustin. Epist. 119, cap. 1. Ioann. Calvin. Lib. 4. Instit. Cap. 10. §. 19.
explicans illa Augustini verba, citata
ex Epist. 118.

Quum pauca enumeret (Augustinus) exempla, quis non videat eum ad Authores side & reverentsa dignos reserve voluss-se usitatus tunc observationes, non niss SIMPLICES ILLAS, ET RARAS, ET SOBRIAS, QVIBVS ECCLESIA ORDINEM CONTINERI VILLE EST?

In Confessione Helvetica, Cap. 24. 9. præterea.

Praterea si Ecclesia, PRO CHRISTIANA LIBER- IV.
TATE, memoriam DO MINICÆ Nativitatis, Circumcissonis, Passionis, & Resurrectionis, Ascensionis item in Calum, & missionis sancti Spiritus in Discipulos, voligiose celebrent, MAXIMOTERE APPROBAMUS. Festa vero bominibus, aut divis instituta: non probamus.

In responso Protestantium, de reformandis abusibus Ecclesiasticis, anno Dom. 1541, apud Goldastum: in ea parteresponsi cujus Author est Philippus Melanchon; §. 2.

Probibendum est, ne omittaneur Conciones ordinariæ in Fefin diebus, & turandum per cos qui præsunt ut Pastores pia & utilia ad ædificationem, & apta temporibus dicant.

Toan. Calvin. in Epift. Hallerum, Col. 136.

Quam Festi dies bis abrogati graviter ex vestris quosdam offenderino.

Ego autem sancte testari possum me inscio as ne optante quidem banc rem fuisse transactam.

Ex quo sum revocatus, bos temperamentum Qvx-sivi, mt CHRISTI natalis celebraretur vestro more: aliis A a a 3

antem diebus Extraordinaria Syppeicationes. tabernis mane clausis, fierent. - Hoc Te-STATUM Esse Volo , & mibi delata optio fuiffet , qued nune conftitutum eft non fuiffe pro fententia dicturum .

Idem in Epift, ad Ministrum Burensem, Col. 138.

Cam plebiscito audivi abrogatos esse dies illos, adeo res erat VII. inexspectata, to propemedi obstapuerim. Certe si sententiam rogatus essem, nihil aliud dico, nisi quod vix AVSVS essem ita statuere. -- Si quid tamen culpa esset, inique faciunt, qui me subjicium alieni facti reum.

> Henric. Bulling, in epift. ad Calvin, in lib. epift, Calvin. Col. 138. de ezdem quastione.

Non alind exspectaveram de te, mi Frater, responsum, VIII. quam quod exhibes. Scio enim in hnjusmodi rebus parum pietatem promoventibus, multum autem invidia conflantibus, to nunquam fuisse MOROSVM. Ego quidem in his EAM LIBERTATEM fervari cupio, quam video apud Ecclesias vignisse AB IPSIS APO-STOLORVM TEMPORIBVS. Nostra Ecclefia ante annos in fallor duodecim, plura habuit festa: sed abregatis his, folum retinuit diem Dominicam, & festa CHRI-STI, Nativitatis, videlicet, Circumcifionis, & Afcenfonis DOMINI; adject & missionem Spiritus Sancti.

> Ioan. Calvin. in Epift. ad Ministrum Burenfem, fuperius citata,

Dissimulare non poteram, prapostere celebrari CHRI-STI Circumcifionem, preterito mortis die. Hieron.

Hieron . Zanchius, in quartum præceptum, in tractaru de diebus festis, in explicatione prima Thefeos , Quæft. 2. 9. Accedit , Col. 672.

Vetus Ecclesia solita fuit prater diem DOMINI-CVM, alios quoque dies festos celebrare, Pascha, Pentecosten, festum Ascensionis, Natalem DOMINI. que vetus consuetudo retinetur adhue in non paucis Ec. clesiis ex Evangelio reformatis, quas ego certe nullo modo has in parte damnare possum, ans etiam VLLO MODO REPREHENDERE: prafertim cum SINE VLLA SVPERSTITIONE, finéque vlla conscientiarum obligatione serventur, & ad AD I-FICATIONEM (int instituti dies illi festi.

Vide fupra,

· Idem , ibidem. Thef. z. Col. 673.

Quanquam ECCLESIÆ CHRISTI LIBE- XI. RVM EST, QVOS VELIT, PRETER DO. MINICYM DIES SIBI SANCTIFICAN-DOS DELIGERE: honestius tamen est, laudabilins atque vtilius, cos sanctificare, quos etiam VETVS ATQVE APOSTOLICA PVRIORQVE EC-CLESIA Sanctificare Solita fuis.

Idem, ibidem, in explicatione Theseos 2. 9. Atque bac. Col. 676. loquens de festis Paschatis, Pentecostes, Ascensionis, Passionis, Nativitatis Do-MINI.

Atque hat funt Festa, que ficut à veteribus sanctifica- XII. bantur: se si nunc sanctificentur, non solum improbari non potest; sed etiam LAVDABILE EST, HO-NESTVM ATQVE VTILE: quemadmodum in Thefi diximus. Aaa

Idem

Idem ibidem, in explicatione Quaft, 12, 6, Quare efficitur, & 5. Si igitur, Col. 671.

XIII.

Tempus conveniendi simul, audiendi Verbum, percipiendi Sacramenta, invocandi Nominis DEI, liberum est Ecclesia CHRISTI: SED ITA TAMEN LIBERVM, VI OMNINO ORDO & evraçua sit necessaria: & ita nullius conscientia obstringitur sanctificandis diebus, vi tamen crimine non careat, qui nulla coactus necessitate, constitutos ab Ecclesia dies seglios negligit, nec observat.

S. Si igitur. Aquum est & pium, vt in Ecclesia sint certi dies festi: iniquum est & impium, aut nullos esse, aut qui sunt contemnere. Sie Docent sacra Litera; sic Patres, sic nostri seculi pij Doctores, sic denique vetus consuetudo, atque vsus in omnibus, omniumque locorum, & Gentium Ecclesiis, receptus & approbatus, consirmant.

Festus Hommius, in Collegio Antibellarminiano, Disputatione 41. Thesi 3.

XIV.

Prater diem Dominicum nou est illicitum, nec libertati Christiana omnino repugnans, si de comuni Ecclesia consensuali adhuc stati quidam dies in Ecclesia Christiana observentur, vel extraordinariè, vi in iis soiennes in publicus calamitatib supplicationes instituantur; vel ordinariè, vi in iis quotannis solenniter comemoretur o celebréter insignia quadă DEI benesicia, sive temporalia populo alicut prastita, (quam ob causam institutum olimerat festum Purim) sive spiritualia in totam Ecclesiam collata à DOMINO nostro IESV CHRISTO. Viile enimest, o Ecclesia adiscationi insigniter servit, pracipuas DEI patefactiones, o maximè insignia in Ecclesiam benesicia, vi in recentis sem

ti semper sint memoria, populo Q V O T A N N I S STATO TE MP O R E repetere, & solenniter incultare. Hunc in finem cum jam inde A B A P O STO LORV M TE M P O R I B V S primitiva Ecclesia memoriam Nativitatis, Mortis, Resurrectionis, & Ascensionis DOMI. N I, & missionis Spiritus sancti in die Pentecostes, statis diebus anniversariè celebraverit, R E C T B F A: C I V N T qui in hat re non tantum adiaphora, sed etiam ad adissicationem V A L D B V I I L I, praxim Ecclesia primitiva imitantur & retinent, modo ne superstitiose diebus illis aliquam per se sanctitatem assingant, aut contra libertatem Evangelicam absoluta necessitatis laqueum animis Christianorum injiciant.

# ස්තිස්තිස්ති<sup>ර</sup>ස්ස්තිස්තිස්තිස්ති

CAPVT XIX.

DE SCHISMATE.

PARS PRIMA.

Schisma malum quid sit, & quomodo differat ab Hæresi, ejusque duo gradus.

CHISMA vel fignificat ipsam alicujus rei rupturam sive hiatum, MATTH. 9. 16. velipsum lacerationis actum, quo sensu peccatú dicitur Schilma malum, sic accipitur, 1, CORINTH. 1. 10. Denique in malam partem ac-

ceptum significat factionem illam quæ se separat ab Ecclesia Catholica, quo sensu dixit Avevsti nvs, soquens de B b b Manichæis, Estu fane Schisma, &c. Lib. 20. contra Fau-

ftum, Cap. 4.

Vt cognoscatur Schisma malum, scire oportet necessitarem tervandi unitarem spiritus in uniculo pacis, quia una elt Fides, unum Baptisma, unus DOMINVS, una Ecclefia Catholica, quæ eft Mater omnium nostrum, toto orbe d'ffusa; & multz particulares Ecclesiz Catholica funt hac una Ecclesia. De qua Cyprianus, in Libro de unicate Ecclefie, & simplicitate Pralatorum, hac feribit:

II.

Cantic., 6. Quam unam Ecclesiam etiam in Cantico Canticorum, Spiritus fan-Etus, ex persona Dom INI , defignat, & dicit ; Vna eft Columba mea, Perfesta mea,una est Matri sue , electa genitrici sue. Hanc Ecclefie unitatem qui non tenet tenere fe fidem credit ? Q ni Ecclefie renititur & resistit, in Ecclesia le effe confidit e O nanda & beatus Taulus Apostolus boc doceat, & Sacramentum unitatis oftendat. dicens ; Vnum Corpus, & unus Spiritus, una Spes vecationis vestra, unus Dominus, una Fides, unum Baptifma, unus DEvs. QUAM VNITATEM FIRMITER TENERE ET VINDI-CARE DEBEMYS , MAXIME EPISCOPI QVI IN Ec. CLESIA PRÆSIDEMYS, VT EPISCOPATYM QUOQUE IPSUM VNVM ATQUE INDIVISUM PROBEMUS. Neme fraternitatem mendacio fallat, nemo fides veritatem perfida pravaricatione corrumpat. Episcopatus V MVS est, cujus a singulis in solidum pars tenetur. Ecclesia VNA eft , que in multitudinem latins Incremento facunditatis extenditur: quomodo Solis multi radii, fed lumen VNVM, & rami arboris multi, fed robur. VNVM tenaci radice fundatum. Et cum de fonte Vivo rivi plurimi defluunt, numerofitas licet diffufa videatur exundantis copia largitate, V NI-T A S tamen fervatur in origine. Avelle radium Solu à corpore DIVISIONEM lacis VNITAS non capit. Ab arbore frange ramum, FRACTVS germinare non poterit. A fontepracide rivum, PRÆCISVS arefeet: fie & Ecclefia DOMINI Juce perfu-Sa per totum orbem radios suos porrigit, VNVM tamen lumen eft, qued abique diffunditur, nec VNITAS corporis feparatur : ramos fuor in miverfam terram topia ubertatis extendit : profluentes largiter rivos latius expandit, VNVM tamen Caput eft, & origo VNA. & VNA MATER fecunditatis successibus copiesa. Ilitus feta nafcimur , illius la fle nutrimur, Spiritu ejus animamur. Adulterari pon poteft SPONSA CHRISTI: INCORRVE. TA EST ET TVDICA. VNAM Demum novit, VN IVS Cubiculi fantitatem cafto pudore cuftodit. H & C nos D E O fervat, H & C Filios Regno, quos generavit, asignat. Quisquis ab Ecclesia segregatus adultera jungstur, à promigis Ecclefia Jeparatur. Nec percinet ad CHRISTI pramia, qui relinquit Ecclesiam CHRISTI. Hac Cyprianus.

# Augustinus, in Pfalm. 141 .

Que via, ipfa & via: quemadmodum qua Ecclesia, ipfa Ecclefia: & quod Calum, & ipfi Cali. Pluraliter dicuntus, & singulariser dicuntur, propter VN IT ATEM Ecclesia, VNA ECCLESIA; VNA est Columba mea, VN A est Matris fue : propter Congregationes fraternas, per loca, multa funt Ecclefia. ECCLESIA, inquit, Iudea, que erant in CHRISTO, gaudebant qued ille qui nos persequebatur, nune cvangeliz i fidem, qua aliquando vastabat, & in me glorificabant DEVM. Ecclesias sie dixit. Et VN AM Ecclesiam sie dicit; sine offensione estore Indais, & Gracis, & ECCLESIÆ DEI.

## Cyprianus, Lib. de unitate Ecclesia.

Quis sic est sceleratus & perfidus, quis sic discordia furore refanus, ut credat scindi posse, aut audeat scindere VNITATEM DEI? Vestem DOMINI: Ecclefiam CHRISTI? Monet ipfe in Evangelio fuo, 10an, 10. & docet, dicens; Et erit VNVS GREX, ET VNVS PASTOR. ET ESSE POSSE VNO IN LOCO

L'OCO ALIQVIS EXISTIMAT, AVT MYLTOS PASTORES, AVT PLVRES GRE. GES? Apostolus item Paulus, hanc eandem nobis insinuans VNIT ATEM; obsecrat & hortatur, dicens; Obsecro vos, inquit, Fratres per Nomen DOMINI woffri IESV CHRISTI, ut IDIPSVM dicatis ı Cor. r. omnes, o non fint in vobis SCHISMATA. Sitis autem compositi in EODEM SENSV, ET IN EADEM SENTENTIA. Et iterum dicit; Sustinentes invicem in dilectione, satisagentes servare Ephef. 4. VNITATE M Spiritus in conjunctione pacis. Stare tu, & vivere put as posse de Ecclesia recedentem? Sedes fibi alias & diverfa domicilia condentem ? -Caro CHRISTI, & Sanctum DOMINI, ejici foras non potest, nec alia vlla credentibus prater VN A M ECCLESIAM Domus est.

> Idem eodem libro, docens nihil præsidii habere Schismaticos in illis verbis Domi NI: V bicung fuerint duo aut tres colletti in Nomine meo, EGO cum illis sum, MAFTH. 18,

Ve ipfi ab Ecclefia scissi funt, ita capituli vnius sententiam feindunt. - Si duobus, inquit DO-MINVS, ex vobis convenerit in terra, &c. UNA-NIMITATEM prius posuit, CONCORDIAM PACIS ante pramisit, ve conveniat nobis, sideliter & firmiter docuit. QVOMODO AVTEM POTEST EL CVM ALIQUO CONVENIRE, CVI CVM CORPORE IPSIVS ECCLESIE, ET CVM VNIVERSA FRATERNITATE NON CONVENIT? Quomodo possunt duo aut tres in Nomine CHRISTI colligi, quos conflat à CHRISTO, & ab ejus Evangelio SEPARARI? non enim nos ab illu, sed illi à nobis recesserunt : & cum Hareses & Schifmata

mata postmodum nata sint, dum conventicula sibi diversa constituunt, veritatis Caput atque originem reliquerunt. DOMINVS autem de Ecclesia sua loquitur, ad hos qui sunt in Ecclesia loquitur, ve si ipsi concordes fuerint, fi fecundum quod mandavit & monnit, duo ant tres licet, collecti vnanimiter oraverint, duo aut tres licet fint, impetrare possint, de DEI Majestate quod postulans: Vbicunque fuerint duo aut tres collecti, in Nomine meo, EGO, inquit, CVM EIS SVM; cum supplicibus scilicet atque pacatis, cum DEVM timentibus. & DE I pracepta servantibus. Cum his duobus veltribus licet, esse se dixit: Quemodo & cum tribus pueris in camino ignis. -- Quando ergo in praceptis fuis ponit, & dicit; Vbi fuerint duo aut tres collecti, in Nomine meo, ego cum iis fam: NON HOMINES AB ECCLESIA DIVIDIT, QVI INSTITVIT ET FECIT ECCLESIAM, fed exprobrans difcordiam perfidis, & fidelibus pacem sua voce comendans, ostendit magis esse se cum duobus aut tribus vnammiter orantibus, quam cum discedentibus plurimis , plusque impetrari pose paucorum concordi prece, quam discordi oratione multorum.

# Augustinus, Lib. Quaft. Evangelicarum fecundum MATTHÆVM, Cap. 11.

VI.

Solet quari, Schismatici quid ab Hareticis distent, & hoe inveniri, quod Schismaticos non sides diversa faciat, sed comunionis dirupta societas. Sed utrum inter Zizania numerandi sint, dubitari potest: Magis autem videntur spicis corruptis esse similiores.

Bbb 3

Idem .

Idem ibidem oftendit duos esse Schismatis gradus; unum, quando se actu separant, & seorsum Congregationes faciunt Schismatici: alterum, quando id sacere paratt sunt & cogitant, si occasione invenerint, quamvis interim corporali conversatione Ecclesia socientur. Et similia etiam esse Harreticorum duo genera. Ejus verba sunt:

Nec tamen confequens est, we omnis Hareticus vel Schif-VII. maticus corporaliter ab Ecclesia separetur. Si enim falsa de DEO credie, vel de aliqua parte deltrina, qua ad fidei pertines adificationem, ita vt non quarentis cunctatione tentatus fit, fed inconcusse credentis, nec omnino scientis opinione atque errore discordans, Hareticus eft, & foris est animo, quavis corporaliter intus videatur. Multos enim tales portat Ecclesia, QVIA NON ITA DEFEN-DVNT FALSITATEM SENTENTIESVE. VT. INTENTAM MVLTITVDINEM FACIANT: QVOD SI FECERINT, TVNC PELLANTVR. Item quicunque invident bonis, ita vi quarant occasiones excludendi eos, aut degradandi : vel crimina sua sis de fendere parati suns, si objecta vel prodita fuerint, vt etia CONVENTICVLORYM SEGREGATIONES, VEL ECCLESIÆ PERTVEBATIONES COGITENT EX-CITARE, jam Schifmatici funt, & ab vnitate COR. DE DISCISSI, etiamsi non inventis occasionibus, aut occultatis factis suis, Sacramento Ecclefia corporaliconversatione Cocientur.

> Hieronymus, apud Gratianum, Cauf. 24-Quæft. 3, Can. Inter.

VIII. Inter Haresio & Schismahoe esse arbitror, quod Haresis

pervessum dogma babeat; Schifma post Episcopalem discefsionem ab Ecclesia pariter separatur. Quod equidem in principio aliqua ex parte intelligi potest diversum. Caterum nullum Schifma est, nisi sibi aliquam Haresin consingas, vt rectè ab Ecclesia recessisse videatur.

# Ioannes Calvinus, Lib. 4. Institut. Cap. i. 5. 9.

# Idem codem Cap. \$.11.

Iam verò quam periculosa, imo quam exitialis tentatio X.

est, vbi vel in mentem venit discessionem facere ab ea Congregatione in qua signa conspiciuntur ac tessera quibus sussicienter Ecclesiam descriptam DOMINVS putavit?

Videmus quanta vtrinque adhibenda sit cautio. Nam ne sub Ecclesia titulo impostura nobis siat, ad illam probationem ceu ad Lydium lapidem exigenda est omnis Congretio qua Ecclesia nomen obtendit. Si ordinem habet in Verbo de Bbb a

bo & Sacramentis à DOMINO comendatum: non fallet: secure ills honorem Ecclesiis debitum deseramus. Rursum verò si absque Verbo & Sacramentis se venditat, à talibus prassigiis non minus religiose cavendum, quam in altera parte temeritas superbiaque sugienda.

# Idem eodem Capite, §. 12,

XI. Primum quidem est, vt per omnia consentiamus: sed quoniam nemo est, qui non aliqua ignorantie nubesula obvolutus sit; aut nullam relinquamus Ecclesiam oportet, aut hallucinationem condonemus in its rebus, que & inviolata Religionis Summa. & citra falutis jacturam igno-His autem patrocinari erroribus, vel minutisimis nolim, vt blandsendo & connivendo sentiam fovendos: sed dico, non temere ob quastibet dissentiunculas deserendam nobis Ecclesiam, in qua duntaxas ea salva, & illibata doctrina retineatur qua constat incolumitas pietatis, & Sacramentorum vius à DOMINO institutus custodiatur. Interim si nitimur emendare quod desplicet, faciamus id ex officio nostro. Et huc pertinet illud PAVII, si melins quidssedenti revelatum fuerit, prior taccat. Vnde constat singulis Ecclesia membris demandatum publica edificationis studium pro mensura gratia fue, modo desenter, et secundum ordinem : hos est, ne vel Ecelesia comunionem renunciemus, vel in ea permanentes pacem et disciplinam rite compositam turbemus.

Petrus Martyr, Locor. Commun. Claff. 4. Cap. 6. 5. 3.

XII. Si totum ipsum bonum fuerit, & partes alique putres ac vitiate recefferint, tale Schisma detestandum & malum statuemus.

it and merchant hour .

Wolfgangus Musculus, in Locis Comm. de Schifmate, Art. Quotuplex sit Schisma.

Qui sepamt rette coberentes, malum Schisma inducit; rette eoberent, quos DOMINVS conjunxit: male, quos coadunavit Diabolus. Malo igitur illi, isti verò bono Schismate sea pamntur.

.

XIII.

#### CAP. XIX. PARS SECYNDA.

Schisma proles superbiæ, malè perseverande fit Hæresis, & mater Hæreseos.

Augustinus, Lib. 3. contra Parmenianum, Cap. 1. de Donatistis Schismaticis loquens.

Illi filiy mali, qui non odio iniquitatum alienarum, sed studio contentionum suarum infirmas plebes jactantia sui nominis irretitas, vel totas trahere, vel certè dividere affectant, superbia timidi, pervicacia vesami, calumnius insulosi, seditionibus turbulenti, ne luce veritatis carere ostendantur, umbram rigida severitatis obtendum, équa in Scripturis Sanctis salva dilectionis sinceritate, é custodita pasis vintate, ad corrigenda fraterna vitia moderatiori curatione sieri pracepta sum, ad sacrilegium Schismatis, é ad occasionem pracisionis vsurpant.

Ioannes Calvinus, Lib. 4. Instit. Cap. 1. 9. 13.

Fuerunt semper qui falsa absoluta sanctimonia persuasione imbuti, tanquam AERII QVIDAM DE-MONES jam facti essent, omnium hominum consortium aspernarentur, in quibus humanum adhus aliquid subesse cernerent. Tales olim erant CATHARI, & Ccc (Qui

113

III.

(qui ad corum vefaniam accedebant) Donatista. Tales hodie sunt ex Anabaptistis nonnulli, qui supra alios volunt videri prosecisse.

# Idem eodem Cap. f. 16.

Quanquam autem ex inconsiderato justitie Zelo hac tentatio bonis etiam interdum oboritur: hoc tamen reperiemus, nimiam morositatem ex SVPERBIA magis es suffit FALSAQVE sanctitatis opinione, quam ex vera sanctitate verique ejus sindio nusci. Itaque qui ad faciendam ab Ecclesia defectionem sunt alius audaciores, es quasi antesignani, ij vt plurimum NIHILALIVB eausa habem, nisi vt omnium contemptu ostentem se alius esse meliores.

Augustinus Epist. 164. ad Emeritum, Donatistame

Neque enim vobis objicimus, nisi Schismatis crimen, quam etiam Heresin male perseverando fecistis. Quanti autem divino judicio pendatur hoc sacinus, lege quod te legisse non ambigo, invenies Datanes Abiron hiatu terra devoratos, esc.

In Concilio Oecumenico secundo, Constantinopoli celebrato, Anno DOM. 382. Can. 6.

V. Si sit crimen Ecclesiasticum, quod Episcopo intenditur; tum examinari [ placuit Synodo ] personus accusatorum: Vi primum quidem Hareticis non liceat orthodoxos Episcopos pro rebus Ecclesiasticis accusare. HARETI-COS AVTEM DICIMVS, & qui olim ab Ecclesia abdicati sunt, & qui sunt postea à nobis anathemati-

ZATI, Ad has autem & cos, QVI SE SANAM QVIDEM FIDEM CONFITERIPRESE FERVNT, AVVLSI AVTEM SVNT, BT ABSCISSI, BT ADVERSYS CANONICOS NOSTROS EPISCOPOS CONGREGATIONEM FACIVNT.

Vide Distinct. 40. Can, Si Papa. In Glossa. Vbi contumacia dicitur Haresis, & contumax dicitur Infidelis.

Cyprianus Lib. de unitate Ecclesia.

Hinc Hareses & falla sunt frequenter, & fiant, dam VI. perversa mons non babet PACEM, dum perfidia discordans non tenet VNITATEM.

Hieronymus apud Gratianum Caus. 24.
Quzit, 3. Can. Inter.

NYLLYM SCHISMA EST, NISI SIBI VIII; ALIQUAM HERESIN CONFINGAT, VT RECTE AB ECCLESIA RECESSISSE VIDEATUR.

#### CAP. XIX. PARS TERTIA.

Quibus imputandum sit Schisma malum, sive quinam habendi sint pro Schismaticis.

Hieronymus in Epist. ad Pammachium, adversus errores Ioannis Hierosolymirani: quæ incipit, Si juxta Paulum. Prope finem Epistolæ.

Quis scindit Ecclessam? Nos quorum omnis domns Bethlehem in Ecclessa communicat? An tu qui aut bene credis, & superbe de fide taces: aut male, & verè scindis Ecclessam?

III.

Qui igitur aut ipse male credit, aut bene eredens, reticet veritatem, atque ita Schismati liberum cursum permiwit, quem impedire posset per veritatis sinceram & apertam professionem, is verè est Schismaticus, scindens Ecclesiam. Vide & confer quæ scripsimus Lib. 1. hujus IRENICI, Cap. 5. 8. & Cap. 8. & Cap. 10. 6. 2. & Cap. 11. 6.4. Et clarissime invenies Schismatis Auctores & vere Schismaticos esse Ministros istos decretis Perthonsibus inobedientes, & vel falsa docentes, vel veritatem superbè tacentes.

Petrus Martyr, Loc. Comm. Claff. 4. Cap. 6. 5. 2.

I'I. Fit quandoque, ve licet conventunt in mente & sententia, tamen adec quidam sunt amantes locutionum suarum, & formularum dicendi, easque tam mordicus retinent, ve potius a fratribus velint separari, quam eas deserve.

#### Idem ibidem , \$.5.

In Ecclesiatria sant verum genera; nam quadam necessaria sunt, alia verò libera, nonnulla visiosa. — Libera, jam non sinunt [Papista] esse libera. — Caremonias & Ritus adeo comunes volunt, ut omnes illis utantur. In Symma, Libera Fecerunt Necessaria: Vitiosa Et Corrupta Resecare Noeunt, Mordicus Retinent, Et Eum Qui Monuerit Graviter Insectantur.

Per hæc & alia docet Martyr laudabilem fuisse Patrum nostrorum discessum à Papatu ex parte nostra, omnem verò culpam residere penes ipsos Papistas. Wolfgangus Musculus, in Locis Communibus, de Schifmate, Art. Vnde sint Schismata.

In male Schismate non mode cansa, sed & eulpa aßignanda est malis, non bonis, qui nec Authores illius sunt nec quicquam in eo peccant qued malis in MA CO acquiescere non possunt.

IV

#### CAP. XIX. PARS QUARTA.

Quam grave fit peccatum Schismatis, & quantopere vitandum: & quam misera sit Schismaticorum conditio.

CYPRIANYS, Lib. 3. Epift. 9. ad ROGATIANYM.

Hac sunt initia Hareticorum, & ortus atque conatus Schismaticorum male cogitantium, VT SIBI PLACEANT, VT PRAPOSITUM SUPERBO TUMORE CONTEMNANT. Sit de Ecclesia Receditur, sic Altare Prophanum son collocatur, sic contra Pacem CHRISTI & ordinationem atque unitatem DEI REBELLATUR.

Idem Lib. de unitate Ecclesiæ.

Quisquis ab Ecclesia segregatus adultera jungitur, à promissis Ecclesia separatur. Nes pertinet ad CHRISTI præmia, quirelinquit Ecclesiam CHRISTI. ALIENVS EST, PROPHANVS EST, HOSTIS EST. HA-BERB IAM NON POTEST DEVM PATREM, QVI ECCLESIAM NON HA. BET MATREM. Si potuit evadere, qui extra arcam Noa suit, & qui extra Ecclesiam foris suerit, evadit. Monet DOMINVS, & dicit; Qui non est mecum, adversus me est: & qui uon mecum eolligit, spargit. QVI PACEM

11.

CHRISTI ET CONCORDIAM RVM-PIT, ADVERSVS CHRISTVM FACIT. Qui alibi prater Ecclesiam colligit, CHRISTI Ecclefram farges .

#### Idem eodem Lib.

Ad pacis pramium venire non possunt, qui pacene DOMINI discordia furore raperunt.

#### Idem eodem Lib.

IV:

An fecumeffe CHRISTVM, cum collecti fuerint, opinantur, qui extra CHRISTI ECCLE. SIAM colliquatur? Tales etiamsi occisi in confessione Nominis fuerint, MACVLA ISTA NEC SAN-GVINE ABLVITVR. IN EXPLABILIS EIT GRAVIS CVLPA DISCORDIE NEC PAS-SIONE PURGATUR. Fle Marty non potest. qui in Ecclesia non est: ad Regnum pervenire non poterit, qui eam que regnatura est derelinquit. Pacem nobis CHRISTYS dedit : Concordes atque vnanimes effe pracepis: Dilectionis & Charitatis fadera incorrupta atq. inviolata servari mandavit : EXHIBERE SE NON POTEST MARTIREM QVI FRA-TERNAM NON TENVIT CHARITA. Docet hoc & contestatur Paulus Apostolus, di-I. Con. 13 cens; Etsi babnero fidem ita ve montes transferam, cha. ritatem autem non habeam, nihil fum, Ge.

#### Idem ibidem.

Qui charitatem non habet, DEVM non babet: Ioan-V. wis beat Apostoli vox est; DEVS, inquit, dilectio eft,

& qui in dilectione manet, manet in DEO, & DEVS in ille manes, CVM DEO MANERE NON POSSVNT, QVI ESSE IN ECCLESIA DEI VNANIMES NOLVERVNT, ardeaux licet flammis, & ignibus traditi, vel objecti bestiis animas Suas ponant, non erit illa fidei corona, Sed pæna perfidia, nes religiosa virtutis exitus gloriosus, sed desperationis interitus. Occidi talis potest, coronari non potest. SIC SE CHRISTIANUM ESSE PROFITETUR, QUOMODO ET CHRISTVM DIABOLYS SETE MENTITYR.

Idem ibidem.

QVAM VERO VNITATEM SERVAT, QVAM DILECTIONEM CVSTODIT, AVT VI. COGITAT, QVI DISCORDIÆ FVRORE VE-SANVS, ECCLESIAM SCINDIT, PIDEM DE. STRVIT , PACEM TVRBAT , CHARITATEM DISSIPAT, SACRAMENTYM PROPHANATE Malum hoe fideli simi fratres, jampridem caperat, fed nunc crevit ejusdem mali manifesta clades, & surgere & pullulare plus capit Haretica perversitatis & Schismatum venenata pernicies : quia & fis in occasium mundi opportebat, pranunsiante per Apostolu nobis & pramonente Spiritu sancto; In novissimis, inquit, diebus aderunt temporamolesta, or erunt HOMINES SIBI PLACENTES, SYPER-BI. TVMIDI, CVPIDI, BLASPHEMI, PA- 2.TIM.3:

RENTIBUS INOBEDIENTES, G.

Idem ibidem .

Docet DOMINUS & admonet à talibus RE. VII. CEDENDVM. CECI SVNT, inquit, & DV-RES CECORVM: Cacus autem cacum ducens ambo in fouen cadet, Aversandus Talis Atque Fugiendus Ccc 4 QVISQVIS.

QVISQVIS FUERIT AB ECCLESIA SEPA. RATVS: perversus est hujusmodi, & peccas, & à se-TIT. 3. metipso damnatus. An esse sibi cum CHRISTO videtur, qui adversus Sacerdores CHRISTI facit? qui se à Cleri ejus vel plebis societate secernit ? arma ille contra Ecclesiam portat, contra DEI dispositionem repugnat. Hostis Altaris, adversus sacrificium CHRISTI rebellis, PRO FIDE PERFIDVS, PRO RE. LIGIONE SACRILEGYS, INOBSEQUENS SERVYS, FILIVS IMPIVS, FRATER 1-NIMICVS: CONTEMPTIS EPISCOPIS, ET DEI SACERDOTIBVS DERELICTIS. CONSTITUERE AVDET ALIVO ALTARE. precem alteram illicitis vocibus facere, Dominica hostia veritatem per falfa facrificia PROFANARE, net

#### Idem ibidem .

scire quoniam qui contra ordinationem DEI nititur, ob temeritatis audaciam divina animadversione punitur.

VIII. Filis Aaron, qui imposuerunt Altari iguem alienum, quem non praceperat DOMINVS, in couspessin statim DOMINI NI vindicantis exstinsti sunt: quos imitantur scilicet atque sestantur, qui DEI traditione contempta alienas dostrinas appetunt, & MAGISTERIA HVMANÆ INSTITVTIONIS INDVCVNT, quos increpat DOMINVS & objurgat in Evangelio suo, dicens; Resicitis mandatum DEI nt traditionem vestram statuatis. PEIVS HOC CRIMEN EST quam quod admissife lapsi videntur, qui tamen in punitemia criminis constituti,

Sic Chere, & Dathan, & Abiron, &c.

IX.

tuti, DEVM plenis satisfactionibus deprecantur. Hic Ecclesia quaritur & rogatur: illic Ecclesia repugnatur. Hic potest necessitas suisse; illic voluntas tenetur in scelere. Hic qui lapsus est, sibi tantum nocuit: illic qui Haresin vel Schisma facere conatus est, multos secum trahendo decepit. Hic anima vnius-est damnum; illic periculum plurimorum. Certè peccasse se, hic & intelligit, & lamentatur, & plangit; ille TVMENSIN PECCATO SVOET IN IPSIS SVIS DELICTIS PLACENS, à Matre Filios segregat, Oves à Pastore solicitat, DEI Sacramenta disturbat. Et cum lapsus semel peccaverit, ille quotidie peccat.

#### Idem ibidem .

Opto equidem, dilectissimi Fraires, & consulo pariter & suadeo, vt si sieri potest, nemo de Fatribus pereat, & consentientis populi corpus vnum gremio suo gaudens Mater includat. SI TAMEN QUOSDAM SCHISMATVM DVCES, ET DISSENSIONIS AVTORES, NON POTVERIT AD SALVIS VIAM CONSILIVM SALVBRE REVOCARE: cateritamen vel simplicitate capti, vel errore industi, vel aliqua FALLENTIS ASTVIIÆ CALLIDITATE DECEPTI, à fallacia vos laqueis solvite, vagantes gressus ab erroribus liberate, iter rectum VIÆ

#### Idem ibidem.

Inter sua divina mandata & magisteria salutaria passioni jam proximus DOMINVS addidit, dicens; PA- IOANIA. D d d CEM CEM DIMITTO VOBIS, PACEM MEAM DO VOBIS. Hanc nobis hereditatem dedit, dona omnia sue policitationis & premia in pacis conservatione promist. SI COHEREDES CHRISTI sumus, in CHRISTI pace maneamus. SI FILII DEI sumus, pacifici esse debemus. Beati, inquit, pacifici, quoniam ipsi Filip DEI vocabuntur. Pacificos esse oportet DEI Filios, corde mites, sermone simplices, affectione concordes, sideliter sibi vnanimitatis noxibus coherentes.

Hæc omnia Cyprianus, Doctor suavissimus, & Martyr beatissimus.

Hieronymus comment. in Ofe, Cap. 9.

XI. Omnes nos CHRISTI & Ecclesia membra sumus, qui ergo de Ecclesia recesserit, CHRISTI corpus lace-

Augustinus tract. 27 in Evang. Ioannis.

XII. Anima tua non vivisicat ussu membra qua sunt in carne tua, vnum si tollas, jam non vivisicatur ex anima tua, quia vnitati corporis tui non copulatur. Hac dicuntur vt AMEMVS VNITATEM, ET TIMEAMVS SEPA-RATIONEM; nibil sic enim debet formidare Christianus, quam separari a corpore CHRISTI. si enim separatur a corpore CHRISTI, non est membrum ejus: si non est membrum ejus; son vegetatur spiritu cjus.

Idem Lib. 1. contra Epist. Parmeniani, Cap. 7.

XIII. Hominum multitudo non in corde cor babet, sed in osulis: nam se sanguis exit de carne mortali, quisquis aspictt exborrescit : fe pro parte CHRISTI pracisa anima atque separate in Harefis vel Schifmatis facrilegio moriuntur, quia non videtur , non plangitur , imo vero mors tetrior atque lutinofior, & yt plane dixerim, verior, jure consuetudinis deridetar : cum AVTHORES TANTARVM MORTIVM PVBLICE INSVLTANT, GG.

In Concilio Carthaginensi 2. Can. 8.

Si quis Presbyter contra Episcopum summ inflatus Schisma XIV. fecerit, Anathema fit.

Vide supra, Cap. 11. Num. 19. & Proposit. 12.

Causa 9. Quaft. 1. Can. nos consecrationem, in Glotsa.

Haretici vel Schismatici funt ipso jure excommunicati.

Wolfg. Musculus Loc. Commun. de Schismate. Art. quam grave sit peccatum Schismatis.

Schismaticus se ipse in discrimen salutis conjicit, dum a communione gregis DOMINICI discedit. - deinde integrum CHRISTI corpus, quantum in ipso est, scindit. --- 3 facit hor superbissimo contemptu non vnius aut algerius Christiani, sed totius Ecclesia. Cujus communionem resputt, illamg, se respuere discedendo profitetur. Quantum autem deli-Eti habeat, CONTEMNERE ECCLESIAM DEI, Apostolus admonet, cum 1 Cor. II. Schismaticos Corinthios vrget dicens; AN ECCLESIAM DEI CONTEMNITIS? 4. non contemnit modo, SED ET CONDEMNAT ECCLESIAM Ddd 2

XV.

XVI;

DEI, quasi sit non germana, sed adultera: & quam condemnat, impugnat ctiam, & iniquis modis proscindit. s. Vinculum pacis dirumpit, charitatem, scilicet, qua Ecclesiam suam CHRISTVS ipse connectit, dum non modo discedit ipse, sed & quos potest, inter se odiosè committit, divellitque à cateris, & omnia dissidiis & odiis, & contentionibus disturbat.

Ioannes Calvinus, Lib. 4. Inflit. Cap. i. 6. 4.

# Idem eodem Cap. 5. 5.

XVIII. Quo mazis detestabiles sunt Apostata, qui scindendis Ecclesis inhiant, perinde at si oves abigerent à caulà, ac projecement in fauces luporum.

## Idem eodem Cap. f. 7.

Quemadmodum ergo nobis invisibilem, solius DEI oculis conspicuam, Ecclesiam credere necesse est; ita hanc, qua respectu hominum Ecclesia dicitur, observare, ejusque comunionem colere jubemur.

# Idem eodem Cap. f. to.

XX. Sacramenta negliguntur, illic pro eo tempore neque fallux neque ambigua Ecclesia apparet facies, CYIVS VEL AVTHO:

AVTHORITATEM SPERNERE, VEL MO-NITA RESPVERE, VEL CONSILIIS RE-FRAGARI, VEL CASTIGATIONES LV. DERE NEMINI IMPVNE LICET: MVL-TO MINVS AB EA DEFICERE, AC EIVS ABRVMPERE VNITATEM. Tantienim Ecclefie sue communionem facit D O M I N V S, vt pre TRANSFUGA E.T DESERTORE Religionis habeat, quicunque se à QVALIBET Christiana societate que mode verum Verbiac Sacramentorum Ministerium colat, contumaciter alienarit. Sia ejus authoritatem comendat, ve dum illa violatur, suam ipsius imminutam cenfeat : - VNDE SEQVITVE. DISCESSIONEM AB. ECCLESIA. DEL ET CHRISTI ABNEGATIONEN Esse, que maois à tam scelerato dissidio cavendum est: quia dum veritatis DEI ruinam, quantum in nobis est, molimur. digni sumus ad quos conterendos toto ira sua impeta fulminet. NEC VLLVM ATROCIVS FINGI CRI-MEN POTEST, Quam facrilega perfidia violare conjugium quod nebifcum vnigenitus DEI Filius contrabere dignatus eft.

In Constitutionibus Ecclesiæ Scottcana, quæ præmittuntur Psalterio Metrico, in tractatu de Ministris, Cap. de Hebdomadario conventu Ministrorum.

Quedam sunt crimina, que si in Ministro deprebendantia, deponendus est; vet Haresis, Papismus, SCHIS-MA, Perjurium, &c.

Vide supra, Cap. 3. Num. v. vj. vij.

Ddd 3

CAP.

XXI.

## CAP. XIX. PARS QUINTA.

De non recipiendis alterius Presbyteri Parochianis contemnentibus proprium fuum Presbyterum.

IN CONCILIO NANNETENSI, CAP. 1. quod, canquam ex Concilio MELDENSI, citavit GRATIANVS, Cauf. 9. Quæft. 2. Can. In Dominicis .

In fecunda parte, Tomi tertii Conciliorum. 1.

Ut Dominicis & Festis diebus Prestyteri, antequam missas celebrent; plebem interrogent, si alterius Parochianus in Ecclesia sit, qui PROPRIO CON-TEMPTO PRESBITERO, ibi miffam velit audire. Quem si invenerint , statim ab Ecclesia ejiciant, & ad Juam Parochiam redire compellant.

Item, in codem CONCILIO NANNE-TENSI, CAP. 2.

Ut nullus Presbyter alterius Parochianum, nifi in H. itinere fuerit, vel placitum ibi habuerit, ad missam recipiat.

Hic eriam Canon, paulo aliter, in eandem tamen fententiam, citatur à GRATIANO, Cauf. 9. Quaft. 2. Can. Nullus Presbyter. Vbi vocatur Concilium NAVATENSE.

De vocabulo missa diximus supra, Cap. 11. in fine exegeseos propositionis 13.

C.A.P.

#### ICAP. XIX. PARS SEXTA.

In qua proponuntur dux admonitiones & fulminationes Apostolica, contra Schismaticos, ut a tam horrendo flagicio homines deterreantur.

AD HEBRÆOS, CAP. X. VERS. 24. 25. 26. &c.

Observemus alij alios ad imitationem charitatis & bonorum operum; NON DESERENTES AGGREGA-TIONEM NOSTRI MUTVAM, SICVTI MOS EST QVIBYSDAM, fed adbortantes alij alios : idque eo magis quod videtis diem illum appropinquare . N A M SI vitro peccaverimus post acceptam cognitionem veritatis, non vitra pro percatis reliqua est hostia. Sed borrenda quedam exspettatio judicij , & ignis fervor qui devora. tarns eft adverfarios. Qui abjecerit Mofis legens, abfque mifericordia , ex duorum aut trium testimonio moritur . Quanto putatis acerbiore supplicio dignus censebitur , Q V I F I .. LIVM DEI CONCVLCARIT, ET SAN-GVINEM FOEDERIS PER QUEM FVE-RIT SANCTIFICATVS, PROFANVM DVXERIT, ET SPIRITVM GRATIE CONTYMELIA AFFECERIT? novimus enim eum qui divit : meum eft vleifet , ego rependam, dicit DO. MINVS, & rurfum, DOMINVS judicabit populum fum. Horrendum est incidere in manus DEI vivi.

Observa diligenter argumentum quo utitur Apostolus ad deterrendum homines a peccato Schismatis, quia, nimirum, temendum judicium certo maner cos qui poft acceptam veritatis cognitionem voluntarie peccantes FI-LIVM DE I conculcarint, & fanguinem fæderis profanum duxerint, & SPIRITVM gratia contu-Ddd 4 melia :

HI.

melia affecerint. Consentiunt Theologi hoc loco describi peccatum illud in Spiritum Sanctum quod est irremissibile. Difficile est igitur esse contumacem Schismatis Antesignanum, quin incidas in peccatum illud irremissibile: nam ex argumentatione Apostolica constat peccatum corum qui Ecclesiam superbe descrunt non longe abesse a peccato illo irremissibili.

#### IVD. 'VER S. 11. 12. &c.

De querulis murmuratoribus, contradicentibus Ecclesia Catholica, & seipsos ab ea segregantibus loquens B. IVDAS Apostolus, corum impietatem et paratam iis damnationem sic describit.

Ve ipsis: nam viam CAIN ingressi funt, & DECET-TIONE MERCEDIS qua deceptus fuit BALAAM, EFFVSI SVNT, & CONTRADICTIONE CORE PERIERVNT: hi funt macularum instar in agapis vestris, dum vobiscum convivantur, absque vilius wetu seipsos pascentes, nubes aqua carentes, ventis circumacta, arbores emarcida, infragifera, bis mortua & eradicata: vnda effera maris, despumantes sua ipsorum dedecora: stella erratica: quibus caligo tenebrarum in aternum servata est. Prophetavit autem eti am de ilis septimus ab ADAM ENOCH, dicensifecte venit DOMI. NVS, cum Sanctus millibus suis. Ve ferat judicium adversus omnes, & redarquat quicunque exipsis sunt impij, de factis omnibus qua impie patrarint, deque omnibus duris que loquuti fuerant ADVERSVS 1PSV M peccatores impy: HISYNT MVRMVRATORES, QVERVLI, in cupiditatibus suis incedentes: & QVO-RVM OS LOQVITVR PRATVMIDA, admi. . yantes

rantes personas vilitatis gratia. Vos autem dilecti memores estote verborum que predicta suerunt ab Aposto-lis DOMINI nostri IESV CHRISTI: quod Cilicet dixerunt vobis in extremo tempore futuros irrifores , qui in impgs sais cupiditatibus incedant . HI SVNT QVI SEIPSOS SEGREGANT. animales, Spiritum non habentes,

Hortor fratres inobedientes, omnesque corum fequaces, & obteftor per DOMINVM noftrum IE-SVM CHRISTVM, ut ad iftas tremendas & ad Schismani claristimas denunciationes contra Schismaticos, oculos fuos non claudant, aures non obturent, corda fua non amplius obfirment. Durum eft adverfus ftimulos calcitrare. Rogo iterum atque iterum ut ex hoc Diaboli laqueo, quo caprivi detinentur, mature resipiscant. Et obediantadmonitioni illi qua nos hortatur IVD AS Apostolus, ut vitantes Schisma contrariam unanimitatis in charitate viry tutem confervemus.

Paranelle

#### IVD & Veif. 17, 20, 21.

Vos autem dilecti, memores eflete verborum que pradicta fuerunt ab Apostolis DOMINI nostri IESV CHRISTI. — Vos antem dilecti, san-Elissma vestra fidei superstruentes vos ipsos, per SPI-RITVM SANCTVM orantes, vos ipfos in cha- tando schil ritate D E I conservate, expectantes misericordiam DOMINI nostri IESV CHRISTI in vitam eternam.

III.

Officions Christiano. jum pro vi-

Officium Christianorum oppositum Schismati eft ut Explicatio, hosmetipsos & alij alios in dilectione DEI conservemus, ut servemus unitarem Spiritus in vinculo pacis, in

Beati pacifici .

IV.

charitate quod est vinculum perfectionis unanimes maneamus, ut hoc officium præstare valeamus duo nobis comendat Apostolus necessaria adminicula, nempe, sanitate fidei Tecandum doctrinam ab Apostolis traditam, & devotam precandi sedulitatem. Sicut autem tremendum judicium denunciavit Schismaticis, sic misericordiam promittit pacificis, se in fanctissima fide sua ædificantibus, & per Spiritum fanctum orantibus, arque ita in dilectione DE I fe conservantibus. Tales enim exspectare jubet misericordiam DOMINI noftri IESV CHRISTI in viram æternam. Monet etiam ut non folum unufquifque nostrum fui ipsius curam gerat, sed etiam ut proximorum falutem pro viribus procuremus, &, habito delectu, conveniente lingulis medicina adhibeamus: dicens, Vers. 22.23.

Et alios quidem habito delectu comsferamini : alios verò terrore servate, ex flamma rapientes: odio habentes vel cam tunicam que à carnis contactu sit maculata.

Nec omittendam hoc loco judicamus doxologiam, qua Epistolam suam claudit B. IvDAs Apostolus, qua eriam & nos hot de Schismare Caput claudemus. Legitur in duobus ultimis versibus illius Epistolz, in hæc verba:

Caterum ei qui potest vos servare à peccato immunes, & statuere in cofpectu gloria sua inculpatos cu exultatione, idest, SOLI SAPIENTI DEO, ET SER-VATORI NOSTRO, Gloria & Magnificentia, & Imperium, & Potestas, & nunc, & in omnia sacula: Amen.

# 医对极的性性的性的性的性的

# CAPVT XX.

DE SCANDALO. Solo

#### PARS PRIOR.

In qua colloquuntur duo Verbi Miniftri Presbyteri:

OBEDIENS & INOBEDIENS.

#### OBEDIENS.



ON possum satis mirari istam tuam contumacem licitis ac justis Ecclesiz & Reipublicæ constitutionibus resistendi præsidentiam.

INOBEDIENS.

Est DEO parendum potius quam ho-

minibus .

OBED. Rectè quidé:nempe hæc regula locú habet, quado pugnant hominu mandata cum mandato DEI: at ipse DEVS madavit exhibitione obedientiæ licitis & justis hominu nobis præpositoru constitutionibus. Vt tacea eriam cumbere subditis obediendi necessitatem, quamdiu quod facere jubentur peccatum non est, etiamsi in jubendo superiores sua abutantur potestate.

INOBED, Accommoda igitur ad Decreta PER-

OBED. Aio esse licita & justa, nec posse subditos eis contumaciter resistere sine peccato.

IN 03. Scilicet vt Regi non displiceas, infirmos featres scandalizabis. Quamvis enim res illic decreta non essent in se impia, superstitiosa, idololatrica, & antichri-

Ece 2 Stiana,

II.

111.

VI:

.11

stiana, tamen vel hoc solo nomine eas suscipere non debeo, quia sunt per se scandalosa. Scandalum autem est spiritualis homicidy species.

1V. OBBD. Verum per se scandalosas esse has res dicis, quomodo idololatria, & superstitio, et omnia peccata, sunt scandalosa, an vero res has agnoscis in senon esse malas ?

INOB. Nio etiamsi in se mala non essent, esse ta-

men scandalosas.

OBBD. Frustra descandalo laboramus, et ineptum erit inani disputatione tempus terere, nisi de rerum ipsarum natura sive conditione in se prius consentiamus. Nam si in se malz sint, frustra litigatur de Scandalo, cum magis compendiaria vobis pateat via ad eas exterminandas, nempe, ut doceatis res esse in se malas.

TN O B. Sed dispiciamus interim an non sint scanda-

losa & inexpedientes.

OBBD. Nisi mihi concedas cas in se non esse malas, et ratione sui posse sine peccato sieri, cur ego operani ludam, ut tibi persuadere coner eas non esse scandalosas? Nam cum omnia dixero, et argumentorum pondere silentium tibi imposuero, semper recurres ad latentem issum in herba anguem, et clamabis, nullam rem in se illicitam posse sieri sine scandalo, aut posse ullo modo esse expedientem. Hunc errorem nisi abjuraveris, zquum non est ut de hac questione scandali, in judicio aliquo Ecclesiastico, sustragii jure potiaris. Aut evidenter demonstra res istas esse in se superstitiosas et impias. Quod quia et salso et impie à dobis dicitur, autabjicite errorem, aut non estis audiendi de scandalo vel inexpedientia.

INOB. Fere persuasisti per superiores tuas exercitationes, vt erga res ipsus in se spectatus jam aquior sim i interim quoniam incidit nobis de hac quastione sermo, rogo te, vt stricti juris legitimarum disputationum rigori hac in parte aliquid detrabere non graveris,

neque

VII.

neque à me severe exigas, ut ipsas res aperte profitear efse licitas; sed mecum de scandalo inceptam hanc collatio-

nem prosequaris.

OBED. Quamvis hoc quod postulas in publicis judieils fieri nec debeat nec deceat; in privato tamen hoc no-Aro Colloquio, petitioni tuz largior obsequelam. Er ad illam tuam objectionem respondeo; nos in hoc argumento per Regis displicentiam duo intelligere: 1. Inofficiosam et lege D E I prohibitam resistentiam potestati à DEO ordinara. z. Tanta porestatis, id eft, relligiosissismorum ac potentissimorum Principum scandalizationem: nam si nefas sie vel pusillu quempiam scandalizare, & prastiterit alligata collo mola asinaria demergi quepia in profundulmaris, quam feandalizare unum ex putillis Christianis; quam est horrendum flagitiu et quam atroci supplicio vindicandum, scandalizare eos quorum unius offensio magis est periculosa quam aliorum multorum; quia habet semper. princeps sociam multitudinem, & potestate armatus eft, quam revereri, non contemnere debemus, & cui jubemur subjici propter conscientiam. Præterea cur omittis authoritatem Ecclesia! Quam miror te tam obstinate contemnere. Articulos illos Rex Ecclesia proposuit: cos Ecclesia licitos effe, & veiles pronunciavie in Nationali Synodo PERTHENSI, cofque Decreto suo Synodico suscepit; quod decrerum Synodicum ordines Regni approbarunt, in solemni illo & supremo omnium Regni ordinum conventu, qui triennio post Synodum PER-THENSEM habitus est EDINBURGI, Anno DOM. 1621, mense Augusto. Vbi ex omnium ordinum consensu lex civilis condita est, imperans omnibus subditis, ut decreto illi PERTHENSI promptum obsequium exhibeant, tanquam justo & pio, & legitime à legitima Nationali Synodo condito. Consentiunt Ecclesia & Respublica : utrique subjectionem debes : neutram fas scandalizare, cur ergo non obsequeris.

INOB. Quia nolo offendere infirmos fratres.

Ecc 3

OBED.

IX.

OBED. Suntne facenda mala, ut eveniant bona? VIII. IN 08. Non funt.

OBED. At DEO ejusque ordinationi resistere malum eft. Quicunque Magistratui suo licita imperanti re-Tiftit. is DEI ordinationi reliftit, adeoque ipli DEO resistit. Er propriam suam vulnerat conscientiam, quia oportet subjici propter conscientiam, Rom. 13. Qui aurem contemnit Ecclesiam DEI, is CHRISTVM ipsum contemnit, &, jubente DOMINO, habendus eft sicut Ethnicus & Publicanus. MATTH. 18.17. Lvc. 10. 16.

INOB. Si jubeat superior potestas aliquid licitum, non est ei resistendum : at Articuli illi non sant tales, quia sunt per se scandalosi, ex conditione operis, quamvis fortasse prater intentionem operantis. Quicquid autem ex conditione operis, est per se scandalosum, sive indu-ctivum ad ruinam, neque debet potestas illud pracipere,

neque subditi exegui.

OBED. Istam quidem distinctionem depromere videris ex THOMA AQVINATE, 2ª 22 Quaft. 43. Art. 1. Audiamus igitur ipsius THOMÆ verba, loco citato; In processu , inquit , vie fpiritualis contingit aliquem disponi ad ruinam Spiritualem , per dietum vel factum alterins ; in quantum, scilicet, aliquis sua AD MONITIONE vel IN-DVCTIONE, aut EXEMPLO alterum trabit ad peccandum. Et HOC PROPRIE DICITYR SCANDALVM . Nibil autem fecundum propriam rationem disponit ad spiritualem ruinam , nifi quod babet aliquem defectum rectitudinis : quia id quod est perfecte rectum, magis munit bominem contra cafum, quam ad ruinam inducat. Et ideo convenienter dicitur, quod dictum vel factum minus reclum, prabens occasionem ruina, sit scandalum. Hæc Thomas. Oftende igitur cos qui obediunt Ecclesiæ et Reipublicæ decretis de illis quinque Articulis, aliquem ad peccandum

X.

Definitio Dcandali, ex THOMA.

fua ADMONITIONE, vel INDVCTIONE. aut EXEMPLO trahere, et hanc ipsorum obedientiam habere ALIQVEM DEFECTYM R E-CTITVDINIS.

INOB. Habet aliquid defectum rectitudinis, vel quia est secundum se malum, sicut peccatum, vel quia habet speciem mali, sicut cum aliquis recumbit in idoleio: boc enim quia habet quandam speciem mali, vel similitudinem venerationis Idoli, potest alteri prabere occasionem ruina, & ideo Apostolus monet, vt ab omni specie mala abstineamus, 1. Thess. 5. Minus recta igitur funt non folum illa que secundum se sunt peccata, sed etiam illa que habent speciem mali: sicut monet THOMAS, loco citato. Et hujusmodi sunt ea que PERTHENSI decreto nobis injunguntur, vt Geniculatio in Sumptione Sacramenti, dies festi, oc.

OBED. Quicquid est minus rectum propterea quod habeat speciem mali, illud de sui ratione habet quod sit industivum ad peccandum, ut ibidem docet THOMAS, ad quartum. At verò que in Synodo PERTHENSI decreta funtanon funt de sui ratione ad peccandum inductiva: ergo non habent speciem mali. Porro (ut de Geniculatione loquar) quod feciem babet pie & Christiane venerationis, ac proinde olim potnit eam fruttu ufurpari, illud per fe habet speciem boni, non mali: at Geniculario, dum fymbola accipiuntur, speciem habet piz, etc. ut monet THEODORYS BEZA, Epift. 12. Quamvis non adeo favens Geniculationi; ergo, etc.

INOB. Quoniam Geniculationis inflantia vius es. in ea maneamus. Dico igitur eam habere speciem Artolatrie .

OBED. Verum per se, vel per accidens?

INOB. Per fe: ficut accubitus in idoleio habebat Eec

XIL

XD

per fe speciem venerationis Idoli.

OB ED. Hoc argumento ipfam excludes Eucharistiz XIII. celebrationem, omnemq; in ea celebratione religiofam reverentiam : ne ea exhiberi videatur Sacramento: quemadmodum prohibitum est omne mensale consortium in delubris Idolorum propter speciem cultus Idoli. Profanum eft etiam nonplus reverentiz concedere exercendum erga CHRISTVM in celebratione facra Cona, ab ipfo instituta, & in ipsius memoriam celebranda, quam permittitur erga Idola in agitatione conviviorum in delubris

> INOB. Peccatum est adorare Sacramentum: hujus peccati speciem habet adoratio in celebratione Sacramenti.

> Idolorum, Idola nefas, CHRISTVM fas adorare.

XIV.

OB ED . Dupliciter aliquid habet afterius speciem; vel per se, vel per accidens. Per se quidem ex conditione operis: per accidens autem ex aliorum interpretatione. Adoratio in celebratione Cona, ex conditione operis, habet speciem piz & religiosa adorationis DOMINI noftri IESV CHRISTI, qui necessario adorandus eft. & laudabiliter adoratur in hac actione. Neque omittenda est adoratio CHRISTI in celebratione Sacramenti, vel celebratio Sacramenti cum adoratione CHRI-STI, propter abulum Artolatrarum (vide fupra Cap. 16. Part. 4. Num. 1.) Per accidens autem habet aliquid fpeciem mali, vel ex interpretatione infirmorum, vel ex interpretatione malignorum, omnia perverse in malam partem rapientium. Propter infirmorum interpretationem res necessariæ non funt omittendæ, qualis eft obedientia Superioribus debita, & Lege DEl imperata: fed mentes corum melius informandæ funt : at res media nullam habens utilitatem, (ne obedientiæ quidem) que cam reddat necessariam, omitti debet, ut non fcandalizetur infrmus : quæ autem habet infignem utilicatem, differri debet aut

bet aut elementer proponi, donec proximo per sufficientem instructionem, vel exemptus suerit error, vel maniseste adempta infirmitatis excutatio; id est, versa sueut infirmitatis in perversitatem, et superbam præstun priotiem impediendi res utiles, sola indocilis contumaciæ oppositione: quo casu non est Ecclesiæ libertas, vel utilitas substernenda pedibus sactiosorum et contumacium: sed quamvis propter infirmos circumcidi possit Tamot Hevs, omnino ramen resistendum est salsis Fratribus jugum servitutis volentibus Ecclesiæ imponere, et cogere ut etiam circumcidatur Titvs. Adoratio in celebratione Eucharissiæ habet insignem utilitatem, et conjunctam habet obedientiæ necessitatem: qui jam resistunt protervisunt, et inexcusabiles.

INOB. At vestra Geniculatio inducit proximum ad ruinam.

OBED. Nos Geniculando neque ADMONITIONE, neque INDVCTIONE, neque EXEMPIO, quenquam ad ruinam inducimus. Nam ruinam proculdubio conftituis, vel in adoratione nobifcum, et hac non est ruina, sed pietas: vel in indignatione oblatrantium, et hac quidem ruina est; sed scandalo merè passivo, id est, solo ipsorum vitio, et malitia, cui obsequi non tenemur, neq. libertatem arq; utilitate Ecclesse fastui Pharisaico calcandam prabere.

IN OB. Pietatem vocas adorationem in perceptione Sacramenti? Quid si insirmus aliquis tuo fraus exemplo ipsum adoret Sacramentum?

OBED. Infirmus iste de quo loqueris, aut reformatam profitetur Religionem, aut Papista est: si reformatæ Religiones Professor sit, agnoscie mecum Sacramentum, etiam post consecrationem, non essenatura DEVM, sed tetinere naturam & substantiam meræ creaturæ. Et similiter mecum agnoscit nullam meram creaturam esse religiose adorandam, & illum

Fff

XVI.

folum

folum adorat qui eft natura DEVS, cujus juffu & in gajas reco dittonein & honorem fuinie Sacramentum. Si lir Papilta, non meo exemplo (quod contemnit) adorat Sacra neatun, led ex herenca fua Hyporheli transfub.tintiacionis, quam novit me abominari : fi autem Herelin translubitantiariam abneger, & mecum religionem reformatam proficeatur, non amplius adorabit cum transfubitantiarijs Sacramentum, fed cum Carholicis rem-Sacramenti; id eft, ipfum DOMINVM nottrum IESVM CHRISTVM, pro nobis crucifixum, & jain sedente n in Colo gloriosum. Interroga simpliciffinum idiotam inter S CO FOS Catholicos debitam falubribus superiorum constitutionibus obedientiam exhibentem , quidnam adoret : respondebit, se adorare DEVM, & DOMINVM IESVM CHRI-STVM, in Colo sedentem. Quære, Numadoret ipsa fymbola, pernecabit. Porto Reformatæ Ecclesiæ PO. LONIE, RVSSIE, LITHVANIE, SA-MOGITIE; &c. in generali Synodo PETRICO-VIENSI, Art. 4. (prout invenies supra, Cap. 16. Part. 4. Num. 6.) Seffionem in Eucharistia prohibent, ut minus honestam ac religiosam, simplicioribusque admodum fcandalofam. Geniculationem verò ut & honestam & minime fcandalofam, quamvis in medijs Papistis politæ, admittunt.

INOB. Paulus Apollolus ablinuit ab accipiendo stipondio proper insirmitatem Corinthiorum, noluit enim shi placere, sed potius insirmis fratribus, ad adificationem, & tamen diligencer eos informaverat de suo jure & potestate accipiendi stipendium. Fac igitur res has a Synodo PERTHENSI decretas licitas esse, rette tamen facimus qui plebeiorum insirmitati consultamus, & potius jure nostro cedimus ve eis placeamus, ad adificationem. Quod autem de Sarmaticis Ecclesius profess,

profers, ad illud respondes, gestum Sessionis ajud illes feandalosum ese propter cirianos.

OB ED . In diffimillimo fimili qued adfers de PAYLO

Ripendium accipiente, has observa discordias.

1. Cum in omnium ordinum civili conventu fuscepta fint decreta PERTHENSIA, nugæ funt quas ia-Etas de ple beiorum five fecularium hominum offensione. Siqui adhuc obn umurant, non funt propter femefa angulorum murmura, contemnendæ falubres conftitutiones

publica.

2. B. Apostolus non docuit acceptionem stipendij esse illicitam aut per fe fcandalofam, neque juffit Corinthios offendi; videbar enim fe non poile talen ijs de etimam proponere, nisi veritati divina resisterer: ideo eriam abfliniens ab acceptione stipendy clariffime tamen docuit rem in fe elle licitam, & cos non debere offer di fi quifquam Evangelium ijs prædicans accipiat autetiani exigat Ripendium; CHRISTVM enim confirmitie ut qui prædicat Evangelium, ex Evangelio vivat ; vos autem econtrario clamatis, inter auditores vestros, articulos PERTHENSES effe per se illicitos, & cam mali speciem ex conditione operis habere, ut fint per le Icandalofi, & mifellos quosdam plebeios, quos infirmos non tam invenitis quam facitis, jubetis offendi, & reliftere ; adeo ut non tam obiter plebeiorum infirmitas quam veftra do-Arinæ fallitas, & turbulenta procacitas; fuftiliftis clavem cognitionis,ipfi non introitis, & cos qui introibant, prohibuiftis. LVC. 11. 52.

3. Abstinuit B. Apostolus ab acceptione stipendij, ante sufficiente Corinchioru intormatione propter iploru infirmitate. I Con.g.nec tan en veritare rimide aut superbe tacuit, vel falfitate docuit, ficut vos facitis. Post fufficiente autem informationem, abitinuit, ad obturandum ora malevolis feductioribus, quod faciendum fibi elle existimavit, non obstante populi jam melius informati, & hac ejus ab-

Fff 2

flinen-

stinentia etiam offensi displicentia, 2. C o R I N T H. II. 10. 11. 12. 13. Quia nimirum non nisi ad ad ficationem voluit populo placere, non consensit adhuc populo ad accipiendum stipendium, ut os occluderet malignis pseudo-

Apostolis.

4. Quando quæstio est de jure meo, & displicentia Fratrum; ego jus meum non abnegabo, neque suum abnegavit Apostolus, sed potestate ea quam me constanter habere prosteor, non utar pro tempore, ne ossendatur frater insirmus, aut ne glorietur malignus: at si jugum servitutis mihi imponere saragant homines protetui obtentu insirmitatis, cum interim mera sit contumacia qua adversus meam libertatem seruntur, non debeo, ut illis placeam, vel obolum expendere, aut mihi debitum remittere, ne consentiendo applaudam ipsorum iniquitari, et poene illorum particeps siam; et ne videar abnegare ipsam potestatem mihi à Christ o concessam. Et jam non amplius status quæstionis vertetur inter me et proximum, sed inter veritatem divinam et proximum, inter Ecclesiæ libertatem, et proximi mei præsumprionem.

5. Quando autem quæstio est de veritate DEI, aut libertate Ecclesiæ, clementer quidem informare conabor, et quoad licet tolerabo infirmos, at sas mihi non est, vel DEI veritatem, vel Ecclesiæ libertatem prodere, ut placeam protervis. In tali casu docendus est populus, non sequendus, ut recté dicitur 53 Dist. Can. Nose tuam. Nesas

displicere DEO, ut placeas hominibus.

6. Apostolo PAVEO liberum suit accipere, vel non accipere stipendium, eaque libertate uti debuit ad zdiscationem Ecclesize pro circumstantiis; nullo autem decreto Ecclesiastico jussus est pro illo tempore accipere stipedium à CORINTHIIS, quemadmodum nos jubemur decreto PERTHENSI suscipere illos quinque Arriculos. Potuit igitur PAVEVS sine contemptu Ecclesiasticz authoritatis abstinere ab acceptione stipendii; nos Articulos nobis injun-

injunctos contemptim rejicere non possumus, absque manifesto contemptu Eccleite CHRISTI, & porestatis

etiam civilis, adeoque ipiius DEI.

7. Debemus placere proximo in bonum, ad-æd ficacionem, Rost, 15. 2. Non autem, ut eum in errore confirmemus : & dicamus pax, quando non est pax, & confuamus pulvinaria sub axillis populi, ad venandum animas, & se contaminemus Do ar Nym in populo ipfius, pro pugillis hordei, & fragmentis panis, interficientes animas que non morientur, & vivificantes animas, que non vivent, mentientes populo DEI, aufcultanti mendacio: & dolore afficientes cor justi mendaciter, quod Domi Nvs dolore non affecit, & roborantes manas impij, ut non avertatur à via fua mala, vivificando cum, Ezech. 13. Sicut vos facitis. ingerentes animis imperitorum, vel in iis foventes erroneas, superstitiosas, & seditiosas opiniones, per quas homines imperitos, supersticiosos, schismaticos, rebelles, fratrum innocentium ofores, & obtrectarores, in fua impericia, superstitione, schismate, rebellione, odio Fratrum , et detractione corroboratis , et obfirmitatis; mansueros autem, et dociles, et debitam DEO ejusque ordinationi obedientiam exhibentes, vel exhibere volentes contriltatis, et quantum in vobis elt, ab officii præstatione retrahitis. Arque ita dum vobis ipsis ve-Arifque fectatoribus in hac impierare placetis, displice tis interim DEO, ejulque Ecclesia, et pio Magistra. tui, et sanioribus civibus: rebelles estis lumini, non vultis cognoscere vias ejus, nec stare in femitis ejus: sicut contumaciz impietatem descripsie 10 B, CAPITE XXIV. VERS. 13. Quis vestrum convincit Ecclefiam erroris aut peccati, in condendis illis Decretis? Si veritatem dicit, si justa exigit, cur non creditis? Cur non obeditis ?

8. B. PAVLYS nullo offensionis metu, nullo inimicorum astu adduci potuit, ut quicquam veritati contrarium F f f 3 przdic prædicaret, vel veritatem abnegaret, aut etiam fuperbe timideve reticeret : fi PAVLVM imitari vis, predica veritatem, die gregi Dominico, cui præes, res has elle in fe licitas, & partim necessarias, partim laudabiles, neque ullam etle juttam caufam fcandali cuiquam datam à Rege, vel ab Ecclesia: hac doce, & finis erit contentionis, evaneicet scandalum, cellabit Schisma. Sed quamdiu aut falla doces, aut veritatem superbetimideve taces, aut falfa docentibus, vel veritatem importuno & impio filentio retwentibus, in tam milerando Ecclesia incendio, anithos addis, tua praxi vel tergiversatione, vel segnitie, vel collaudatione, tamdiu autor es, vel fautor nefarii Schilmatis, scadalizas DEI Ecclesia, justoru corda contristas, & manus impiorum corroboras, & cum iis Domum DEI (quantum in te eft ) veluti malleis, vectibus, & fecuribus demoliris, & DEVM in populo ipfius contaminas. Mc. mento quid Sacerdoti E L 1 dictum fit in Nomine D O-MINI: Honorantes me honorabo, & contemnentes me contemnentur, 1. SAM. 2. 30. Maledicite Meroz, dixit Angelus DOMINI, Maledicite maledicendo habitatoribus ejus; quia non venerunt ad auxilium DOMINI, ad auxilium DOMINI contra fortes. IVDIC. 5. 23.

Nemo potest servire duobus Dominis, CHRISTO, & BELLAL, Veritati, & Mendacio, Instituz, & Injustitiz; Luci, & Tenebris; Ecclesiz, & Schismati.

Quod autem ais Ecclesias Sarmaticas propter Arianos abstinere a sessione tanquam admodum scandalosa, quamvis eum gestum in se medium & liberum esse sateantur, pro nobis facit. Namilli inter Papistas degunt, & quotidianas, ac publicas Missas, & tamen ex oppositi erroris scandalo sumunt regulam praxeos. Quanto magis nos apud quos (per D.B. misericordiam) desire jameliu publicu m Papismi exercitium, exceptionem habemus sean dali, ex obtrusa Sessionis necessitate, quam sequitur con-

temptus Ecclesia Scotica, aliarumque Reformatarum Ecclesiarum, & inde inevitabilis iniquitas nefarif Schifmatis?

INOBED. Num igitur omnes eos, qui nondum Geniculatione in Ecclesia Scotica, pot PER-THENSEM Synodum, vft funt, accenfes Schismaticis, er rebellibus?

OBED. Scio piis quibusda Pastorib, per vicinoru incen- XVIII. diarioru effrænem intemperiem& rabiem,tanta creari molestiam, ut nondum adeo commode potuerint eam, quam oprarent, obedientiam decretis Synodicis exhibere : vel faltem nondum ita confirmato fuerint animo, ut quod cupiebant exequerentur. Non defendo hanc corum infirmitatem; benigne tamen, ut charitas juber, interpretor. Suadeo etiam ut DEO frett in DEI caufa non fine pufillamines : fed meminerine DEVM dixiste loshuz; Annon precepi tibi? Confortare & robn-Aus elo; ne conterneris, neque terrearis, quia tecum est DOMINUS DEUS tous in omnibus ad que perrexeris, Iosh. 1. 9.

IN OBE D. Potéstne superior-potestas Ecclesiastica. vel civilis mihi imperare, vt id faciam quo scandalizetur proximus? Aut nunquid me apud supremum judicem, qui scandalum probibuit, excusabit mandatum Superiorum ?

OBED. Petis Principium, non enim funt Articuli PERTHENSES per se scandaloli, neque jam post cantam Ecclesie varientiam, & sufficientem informationem, quenquam offendere pollunt, nili vel iponte et contumaciter ignarum, vel miserum cecorum ducum affeclam, semper discentem et ad cognitionem veritaris nunquam pervenientem. Respondeo igitur directe ad tua interrogara; Non porest humana porestas re cogere ad faciendum Fff

XIX.

illud quod facere non possis absque inevitabili datione scandali: neque in hoc casu te apud supremum judicem tuebitur obtentus obedientia luperioribus debita . At quando aliquid tibi injungit superior potestas quod nulli possit elle icandalo, si tu officium præstes adhiberdo debitam informationem, nisi improbe protervo, debes obedire potius potestati superiori cui te subjici DEVS jusfic, quam protervi rebellatoris Improbitati, quam repræhendere debes, non fovere, ne existas particeps culpa ejus & focius pænæ in judicio Cælefti.

INOB. Quid si potes us Superior imperet tibi rem in se indifferentem, ex qua homuidium consequaturum. esse videretur, puta si jubeat equum, aut currum agere per eam viam, in qua ludunt pueruli, quos necesse fit cursu tuo collidi , quamvis fortasse Superior cursum

tibi imperans nesciat interim boc periculum?

OB ED. Si mihi superior aliquid imperer, ex quo ho-XX. micidium ulla mea culpa fequuturum fir, non teneor obedire: quod ad fimilitudinem abs te allatam, non quadrat proposito nostro: nam supra ostendi Articulos PER-THENSES nulli obedienti elle nocivos, inobedientibus aurem, non Articulos, sed suam ipsorum inobedientiam esse lethalem. Quemadmodum lethalis est impieras concupiscenuz, quam sumpta ex bona & Sancta DEI Lege occasione operatur. Rom. 7. Similitudo equi vel currus lic convenier, si nempe jubeat Princeps equum vel currum agere per viam patentem, in qua nullius fit læfionis periculum, fed quam obsident quidam rebelles & feditioli, conviciis & jurgiis transeunti mihi oblatraturi, co quod indignentur me aliis civibus exemplum obedientiæ præbere, & non adhærere seditiosæ ipsorum factioni, & cum illis contra Principem rebellare. Ego officium faciam: illi ad ravim latrent. Quicunque meo exemplo similem Principi obedientiam praftat, non interimitur,

fed a nefario feditionis & rebellionis crimine abftinet.

INOB. Difficile est conscientia vim inferre.

OBED. Adhibenda tamen erranti conscientia medi- XXI. eina eft, per quam ab errore liberetur, ne relinquamus peccatum super proximum nostrum, & nos ejus ofores elle deprahendamur in colefti judicio. L E v 1 T. 19.17. Multi errore conscientia persequuti funt, & trucidarunt CHRISTVM ejufque Discipulos.

IN O.B. Mea tamen conscientia non patitur me decreto PERTHENS i obsemperare, neque poffum fine peccato facere contra dictamen mea concientia.

0 B E D. Quando conscientiæ dictamen erroneum est XXII. et impium, quale eft in omnibus Hærericis, et Schismaticis, et quacunque superftitione falcinatis, nemo poteft, fine peccato, fequi tale dictamen. Non jubeo, ut contra conscientiam facias, sed ut veritatem discas, et me jam faltem monentem audias, et DEVM fideliter invoces, ut det tibi sapientiam, promisit enim daturum petentibus in fide, IACOB. 1. 5.6. Quocirca nisi perspicuæ veritati tibi ob oculos politæ cedas, si adversus lucem oculis tuis sese ingerentem, pertinaciter conniveas, et indocilis contumacia pugnaces nervos intendere pergas, ipfa tua conscientia coram colesti Tribunali aliquando testabitur lucem tibi oblatam eile, et te præfracta perversitate, et plane irriforio obtentu conscientia, repulife lucem, et magis tenebras dilexisse. Vide supra, Lib. 1. CAP. 13. 6. 14.

INOB. Tanti ne ergo momenti existimas illos quinque Articulos, vt ob corum ignorantiam, vel de iis dissensionem putes cuiquam est metuendam damnationis sententiam in foro celesti.

OBED. Tanti certe eft pax Ecclefia, ejufque reveren- XXIII. tia, ut etiam parva alioqui offensa jure mereri possit excomunicationem, propter offendentis contemptum, et contumaciam, qua contemnit Ecclesiam DEI: sicur docui

supra, Cap. 3. Num. 5. 6. 7. Quocirea de quacunque re, quam tibi præscribit Ecclesia, discere debes quid tui sit officii, ne contemptor Ecclesia inveniaris. Contemptus enim Ecclesia DEI, semper est exitialis. Vide supra, Cap. 19. Part. 4. et Part. 6.

1 NOB. Viinam res ist su neque Rex proposaisset, neque Ecclesia decrevisset; sic pacem haberemus, neque

daretur infirmis Scandalum.

XXIV. OBBD. Vtinam verò officium vestrum vos roties monito disceretis et saceretis, neque vobis in vestra insciria et protervia nimis placeretis: sie par esset, neque daretur insirmis scandalum. Nihil in hoc secit Rex nisi quod la Christianum Pium, et Prudentem Principem decebat, proponens ea quæ ad DE l gloriam et Beclessæ ædisteationem sacere videbantur, et revera erant idonea, eaque pro visibus procurans: nihil secit Ecclesia nisi quod sacere recte potuit, et quod eam sacere decuit, cum inventret eas res non tantum Sapientissimo Principi placere, sed etiam Ecclesiæ nostræ apprime esse utiles. Insirmis et imperitis scandalum non dedit Rex, utilia iis proponens, neque Ecclesia utilia decernens: sed vos dedistis scanda-

quam decebat.

INOB. Nisi tamen hac fuissent à Rege proposita, & decreto Ecclesiastico desinita, non prorupissent homines

lum imperitis, quando cos in ruinam, id est, in superstitionis et contumaciæ soveam traxistis, erronca vestra doctrina et schismatico exemplo. Hoc vos sacere nequa-

in eos quos vocas errores.

OBED. Nis CHRISTVS ejusque discipuli lotionem manuum prætermisisent, non offenderentur ea omissione turgidi Pharisei, duces cæci cæcorum. MATTH. 15.
MARC. 7. LVC. 11. Nisi DOMINVS Sabbato sanasser, non propterea eum quæsissent sudæi intersecere eanquam violatorem Sabbati. I o a N. 5. Neque indeblas.

XXV.

blafphemandi oceafionem arripuiffent Pharifai, IOAN, o. Nif DEVS legem ferret, nemo legem DE I tranfgrederetur : nifie C HR I 5 TVS pradicallet, Pharifzi CHRISTVM prædicantem non contemplissent: nffi lex advenirer, non inde sumerer peccatum occasionem ad decipiendum et occidendum homines, neque manifeftaretur hyperbolice peccans per mandatum; fi Ecclesia negligeret fcandala, neque prafcriberet quippiam, neque quemquam admoneret, nemo potfet convinci contumacia, nullius morbus innotescerer, utilitas et adificatio Ecclesiæ negligeretur. Pia et prudens suit Regis propositio, et Ecclesiæ determinatio; at impia et ftulta eft veftra rebellio, et contumacia.

INOB. Sed annon expediret rogari Regem CARO-LVM, vt in Lege sua dispenset, & propter pacem Ecclesia, permittat subditis suis secundum conscientiam

[war vivere.

OBED. Nempe hoc fatagitis, ut terrore Regio libere- XXVI. mini, secure contempturi Ecclesiam DEI. Non est pax redimenda peccato, nec veritas adjuvanda mendacio. Quanam erit obedientia laus apud Magistratum, si hunc fux rebellionis fructum referant contumaces? Absit hoc à sapientissimo et religiosissimo Rege CAROLO, Paternæ Sapientiæ, et Pietatis Hæredi, ut Orthodoxam DEI Ecclesiam, cui fovenda ac tuenda Nutritor à DEO acdefenfor datus eft, calcari et confpui finat, ejufque falubres. constitutiones contemni, & authoritatem ejus pessundari à Pharisaico tastu & Capernaitica protervia inobedientium [ των ανυποτακτων: ] apud quos, utcunque Pv-RITATEM polliceantur, poftquam tamen cos penitius introspexerit, & causam in publicum examen deduxerit, nihil in hac concertatione inveniet, præter fuperbas fordes, arrogantem insciriam; factiosam loquacitatem; audaces blafphemias; impudentes affertiones; insidiosa suf-Ggg 2 piria;

piria; indocilem contumaciam; & regulam illam Donatiflicam, QVOD VOLVMVS SANCTVM BST. quam facris Literis, catholica Antiquitati, recta rationi. reformatarum Ecclesiarum consensui, Veritati & Paci, furore facrilego anteponunt. Quod ais permittendum effe subditis, ut secundum suam conscientiam vivant, id (prout à te intelligitur) prorsus absurdum est. Estne hoc tolerabile, ut qui se Ecclesia hujus filios professi sunt, infando matricidio manus suas impune contaminent? Regis officium est dare operam, ut nemini desit conveniens informatio: & ur Ecclesia contumaces incendiarios, pott unam aut alteram admonitionem rejiciat. Hæc tuta eft & vera pacificationis via, ab ipso Ecclesia Sponso ac D 0-MINO monstrara. MATTH. 18, 17. & 1 TIM. 1. 20. & 2 TIM. 2.23.24. 25.26. & TIT. 3. 10. II .

IN 0 B. Non potest certum tempus omnibus hominum ordinibus designari, quo dicantur accepisse sufficientem instructionem, & parcendum est iis donec eam acceperint.

XXVII.

IEREM.23

OBED. Certè discrimen est latum inter verbi ministros, & homines plebeios quos ministri informant. Diutius
exspectandi plebeij, & cum eis lenius agendum est, quia
per probabilem simplicitatem seducuntur à suis Pastoribus, visionem cordis sui loquentibus, non autem de ore
DOMINI: neque adeo periculosa est plebei hominis
hæsitatio aut contraria opinatio, testis enim est Historia
Ecclesiastica, non per plebeios, sed potius per Clericos introductas esse Hareses & Schismata: miseranda igitur
est plebis deceptæ conditio, & omnino liberandus est grex
DOMINI, de manibus istiusmodi pastorum, ne ultra
relinquantur animæ in manibus eorum in venationem.
BEBCHIEL. 13.21. Vide quæ scripsimus supra, Lib.
Leap. 10. 5.2. Vbi ostendimus prorsus esse inexcusabilem

bilem ministrorum hane vere affectaram, & voluntariam ignorantiam. Pastorem oportet elle Manlindy. Vndecimus jam annus agitur, ex quo articuli illi decreto Synodico suscepti funt : qui decennali disciplina nondam usq; eo profecerunt, ut tam faciles in Theologia quaftiones intelligant, non possunt apti este ad sustinendum onus pastorale in Ecclesia DEI. Qui autem operam non dederunt, ut de his quæftionibus quid tenendum effet & ipfi intelligere, & aliis tradere potfent, in publico hoc incendio, conflagrantem DEI Ecclesiam, siccis ac truculentis oculis conspicientes, & DEI veritatem, Ecclesia pacem, conscientiarum ovium ipsis commissarum tranquillitatem susque deque habuerent, væ illis, nisi mature recipiscant, opus enim DOMINI negligenter fecerunt: & vel hæc fola impietas, ut divinam indignationem, ita & Ecclesiasticam animadversionem meretur.

Quod aurem dixisti de certo tempore, non debet excludere certum illum rerum terminam à DOMINO constitutum. MATTH. 18. 17. TIT. 3, to. Cujus dijudicandi potestas data est Ecclesia, ut pater ex locis ittis

citatis.

INOB. Parcendum est existimationi eorum ministrorum, qui jam multos annos palam pradicarunt in commendationem illius consuetudinis quam habebat Ecclesia SCOTICA ante Synodum PERTHENSEM: neque exigendum ab iis vt se falsos testes pronunsient, vt adificando illud quod aliquando destruxerunt, seipsos pravaricatores constituant, & despicabiles: cum Apostolus praceperit Tito, Ne quis te contemnat. TIT. 2.15:

Ggg 5

OBED.

XXVIII. OBED. Monet idem Apostolus multorum gloriam effe in ipforum ignominia, dum terrena fapiunt; PH 1-LI P. 3. 19. Pharilæorum peccatum fuit, quod omnia faciebant, ut conspicerentur ab hominibus. MATTH. 23.5. Tales DOMINVS pronunciat recepiffe mercedem fuem . MATTH. 6, 2, g. Taxantur illi qui dilexerunt gloriam hominum magis quam gloriam DEI: IOA N. 12.43. Quomedo potestis vos credere, (inquit DOMINVS ludais) qui gloriam à vobis invi. cem captatis, & cam gloriam que à solo DEO eff, non quaritu? 10 AN. 5. 44. CHRISTYS è contrario, Gloriam, inquit, Ab hominibus non capto. I O A N. J. 41. Er Apostolus Paulus de se scribens ad Thessalonicenses, Exhortatio, inquit, nostra non fuit ex impostura, neque ex impurirate, neque cum dolo; sed sicut placuimus DEO, quibus crederetur Evangelium, ita loquimur, non vt kominibus placentes; sed DEO qui approbat corda nostra, neque enim unquam sermone assentatorio vsi fumus, sicut nostis: nes avaritie cansa quicquam pretexuimus: DEUS testis est. Neg. quarentes ex hominibus gloriam, nec à vobis, nec ab aliis. 1. THESSAL. 2.3.4.5.6. Idem alibi, Nunc enim, inquit, homines an DEUM suadeo? aut quero hominibus placere? enimvero si adhuc hominibus placerem, CHRISTI fervus non effem. GALAT. 1. 10. Item alibi , Requiritur in dispensatoribus , quod fidus quisque comperiatur. Mibi veri pro minimo est, quod à vobis dijudicer, aut ab humano die, imo nec meipsum dijudico, nullius enim rei mihi conscius sum; sed non per hoc justificatus sum. Sed DOMINVS is est qui me dijudicat : proinde ne ante tempus quicquam dijudicetis vique dum venerit DOMINVS, qui & illa-

tem ..

illustraturus est occulta tenebrarum, & manifesta faciet consilia cordium, ac tune laus erit vnicuique à DEO. CORINTH. 4. 3. 4.5. Si prædicabant fratres veritarem, id eft, si ita laudarunt illius temporis consuetudinem , ut hominum conscientiis necessitatis laqueum, & cultus divini, quasi in talibus rebus mutabilibus, & circumstantialibus consistentis, erroneam opinionem, non injecerint, neque vel rerum iplarum mediarum mutabilitarem, vel Ecclesiæ autoritatem, ac libertatem negaverint, in nullo jam periculo est corum existimatio. Vide supra, Lib. 1. Cap. 10. 9.4. Sin autem pro veritate errorem. pro Pietate superstitionem auditoribus suis tradiderunt. neque errorem agnoleere aut abjicere fustinent, quærunt gloriam in ignominia sua, neque CHRISTO digni fant, qui non seipsos abnegant, ut CHRISTVM, qui veritas eft, fequantur.

INOB. Non suam, sed Ministery sui existimationem charam habent, quam ipsis commendavit Apo-

Stolus, loco citato ad Titum.

OBED. Non sunt facienda mala ut eveniant bona. XXIX. ROM. 3. 8. Numquid pro DEO loquemini iniquitatem, & pro eo loquemini dolum? an faciem ejus accipietus? numquid pro DEO contendetis? an bonum fuerit, quod invessiget vos? an siout mentitur aliquis de homine, mentiemini de eo? arguendo arguet vos, si in adscondito faciem acceperitis. Nonne excellentia ejus terrere debeat vos, & pavor ejus cadere debeat super vos: inquit, IoB. Cap. 13. Vers. 7. 8. 9. 10. 11. Non possumus quicquam adversus veritatem, sed pro veritate. 2 Cor. 13.8. Si volunt obedire pracepto Apostolico ad Titum, audiant ipsum Apostolum sui pracepti interpretem: Per omnia, inquit, temetipsum prabens exemplar honorum operum, in doctrina integritatem, gravita-

Ggg 4

tem, sermonem fanum, qui damnari non possit : vt qui se ex adverso opponit, erubescat, nihil habens quod de vobis dicat mali: - hac loquere, & exhortare, & arque cum omni imperio, nemo te contemwat . Tit, 227.8, \_\_\_\_ 15. Nemo igitur illi Apostoli pracepto paret, nisi qui doctrinam incorruptam prædicar. & feipfum exemplar bonorum operum, in quibus cft, subjectio & obedientia authoritati Ecclesiaftica, toties nobis in Scripturis commendata & imperata. Plus existimationis & verz laudis consequutus est Apostolus PETRVS ausculrando repræhensioni PAVLI & ab illa verè repræhensibili dissimulatione desistendo (GA-LAT. 2.) quam si importuna retinendæ popularis auræ pertinacia falubribus collegæ monitis (quod abfit) reftitiffer.

INOB. Quoniam toties nobis objicis Ecclesiam, & was Schismatis insimulas , quasi Ecclesia bellum indixerimus, & ab ejus communione discessum adornemus, die quaso, quid nomine Ecclesia intellique?

XXX.

OBED. Immediate intelligo Orthodoxam nationalem Ecclesiam Scoticanam, & ea mediante, intelligo totam Ecclesiam reformatam per Europam, & tandem vniversalem sive Catholicam Ecclesiam toto orbe diffusam, quam reformata Ecclesia agnoscit.

INOB. Num multas nobis proponis Ecclesias?

OBED. Multas quidem, & tamen unam, ficut docui-XXXI. mus in tractatu de Schismate: supra Cap. 19. Vna est CHRISTI Ecclesia Catholica, unum corpus, unius capitis; unus grex, unius pastoris; una familia, unius Patris familiassunus populus, unius DEI: hac una Ecclesia unam haber fidem, unum baptisma, uno regitur Spiritu, unum adorat DOMINVM IESVM CHRISTVM .. Et una hæc ita in multitudinem incremento fœcunditatis extenditur, ut nnaquæque pars & inter fe, & cum univerfali Ecclefia

Ecclesia, cujus pars est, retineat unitatem Spiritus in vinculo pacis. Non est divisus CHRISTYS, neque bicorpor, neque bigamus; unam haber columbam sibi dilectam : unitatem fuis commendavit & apprecatus eft, loann. 13.17. Ea est autem ratio & conditio hujus unius Ecclesia, ut & nomen Ecclesia & unitas fe per omnes particulares Ecclesias diffundantis modo unaquæque intra feiplam & cum universali adeoque cum omnibus ejus partibus ferver catholicam unitatem. Hinc ficut eft una Ecclesia universalis, sic est una aliqua nationalis, una provincialis, una Diocefana, una parochialis. Nec Ecclesia vera est quæ non servat unitatem in una illa vniverfali, cujus pars est Nationalis, & hujus Diccesana, & hulus rurium Parochialis, si autem divisio existat in Parcchia, pars ea eft Ecclefia Parochialis, qua unitatem fervat cum catholica Diccelana, cujus pars eft; altera autem Parochiz pars schisma est: sic in Diccesi si existat divifio, pars ea quæ ab Orthodoxa Nationali discordat, schisma est; pars altera est vera Catholica sive Orthodoxa Ecclesia: Idem de Nationalibus statuendum, nam si qua nationalis Ecclesia se separet à reliquis nationalibus orthodoxis Ecclesis, unitatem Ecclesiæ universalis servantibus, Schismatica evadit. Quemadmodum interit digitus ampuratus à manu & manus à brachio abscissa perit, & brachium à reliquis corporis partibus. Quid autem univerfalis Ecclesia nomine intelligamus, liquet ex Cap. 11. Propos. 16. & Cap. 19.

INOB. Ista quidem libenter recipio, & vt propius accedam, consisteor tibi omnem particularem in Scotia cætum, aut quemlibet singularem hominem, qui se à reformate sive Catholice nationales Scoticane Ecclesie communione separaverit, esse verè Schismaticum, & extra veram DEI Ecclesiam, neque posse in hoc statu plus sibi salutifere lucis & humestationis pollice-

ri, quam potest radius avulsus à Sole, vel rivulus à fonte abscissus: quorum alter tenebrescat, alterius arescat alveus necesse est. Doce autem nos à Catbolica sive Reformata nationali Scotican A Ecclesia discessife, aut salubribus ejus constitutionibus resistere: nam quicquid sit de constitutionibus Perthensibus, quoad salubritatem, nego tamen eas esse constitutiones Catholica nationalis Ecclesiae Scotican quia negant quidam Fratres mei, & vt ex te audiam responsionem. Quam igitur dicis esse Catbolicam sive Reformatam illam vnam nationalem Ecclesiam Scotican A M.

XXXII,

OBED. Ecclesia una duas habet confiderationes : vel enim consideratur in toto & secundum totum: vel consideratur secundum partes. In priori consideratione Ecclesia nationalis Scotica est cœrus ille profirentium reformatam Relligionem in Scotta qui complectitur, & Pastores, & populum: hoc sensu accipitur nomen Ecclefiz, EPHES. 1. 22, 23. & Cap. g. Vers. 23, 24, 25. In posteriore consideratione Ecclesia fpectatur vel in illa Ecclesiæ parte quæ rectrix eft & gubernatrix partis alterius, quam pascit & custodit, vel in ea parte quæ gubernatur, pascitur & custodieur Ministerio partis gubernatricis. Nomen Ecclesia utrique parti tribuitur in sacris Literis, cum respectu ad alteram partem. Pars gubernata appellatur Ecclesia, AcT. 20.28. Vbi monet Apostolus Presbyteros EPHESINOS, ut pafcant Bcclefiam DEI. Vbi etiam appellatur grex, Verl. 27. & I PET. 5. 2. Icem Familia CHRISTI. MATTH. 24.45. Partfgubernatrici tribuitur nomen Ecclesia, MATTH. 18.17. die Eccles 1 A: quod si non audierit Ecclesiam, sit tibs velut Ethnicus & Publicanus. Nam Ecclesiæ nomine illic so-

los pastores sive pastorum conventum intelligi indeconftat, quia cam CHRISTVS intelligit Ecclesiam cui data est potestas clavium, per quam remittant vel retineant hominum peccata, hac autem potestas non data eft nifi Evangelij Ministris, quos ad prædicandum Evangelium & exercendam clavium disciplinam misit CHRI-STVS, ficut iplea Patre millus eft. MATTH. 16. 19. IOANN. 20, 21, 22, 23. Præterea ea illic intelligitur ECCLESIA cui subjecti funt etiam Spiritus Prophetarum, Spiritus autem Prophetarum subjecti funt Prophetis. 1. CORINTH. CAP. 14. VERS. 32. nusquam autem in Scripturis legimus, Spiritus Prophetarum, subjectos ese plebeiis. Pastores igitur, quorum est gregem pascere & gubernare, intelliguntur illic nomine Ecclelia. Et hoc sensunationalis Ecclesia Scoticas quam qui non audit habendus eft ficut Ethnicus & Publicanus, eft collegium Paftorum & rectorum gregis D 0 -MINICI, id eft, Episcoporum, et allessorum corundem, nempe, Presbyterorum agnoscentium regimen Episcoporum, et cum iis Ecclesiam regentium. Ecclesia ve. ro nationalis Scotica gubernata, est grex ille qui ab Episcopis corumque assessoribus Compresbyteris gubernatur, et pascitur, et ab iis se gubernari et pasci finit: hine facile perspicis quid intelligamus nomme Ecclesiæ nationalis cui subjectionem debemus. Quicunque gregis hujus comunionem, et rectorum istorum gubernationem spernit, ille spernit DEI Ecclesiam, Schilmaticus eft, hostis est, foris est. Quam grave autem boc sit peccatum. invenies supra, Cap. 19. part. 4. et part. 6.

INOB. Solos igitur Episcopos, & illos Presbyteros qui Episcopis adherent agnoscis pro vera Ecclesia gubernatri. ce ? Quid igitur illi Presbyteri qui corum regimen op-

pugnant.

OBED. Cum certum fie Episcopos corumque affestores elle illam gubernatricem Catholicam Ecclesiam natio-Hhh 2

nelem

nalem Scoticam cui obedientiam debemus, haud dubiè illi Ministri qui ab eis se se separant, et à comunione gregis illos sequentis se segregant, et seorsum Congregationes faciunt, se separant ab Ecclesia CHRISTI, et sunt extra Ecclesiam. Non enim sunt in una natione dux nationales Ecclesia, sed pars altera Schisma est.

INOB. At quid si ea pars potius sit Schisma, quam

vos vocatis Ecclesiam ?

XXXIV.

OBED. Ideo hanc vocamus Ecclesiam Orthodoxam. five Catholicam reformatam, quia ei conveniunt omnes note Ecclesia Catholica reformata, quas retinet à prima reformatione; nempe, doctrinæ veritas, legitima Sacramentorum administracio, secundum ipsam DOMINI institutionem, et fanctæ exercitium disciplinæ per legitimum usum clavium. Omnes in Sco T I.A. Verbi Ministros hæc ordinat, agnoscitur à Rege et Republica, ut unica illa vera nationalis Ecclesia Scottca, servat Catholicam unitatem et comunionem cum omnibus aliis Catholicis reformatis Ecclesiis, et ab iis omnibus hac sola agnoscitur pro Catholica reformata Ecclesia nationali Scotica, cum hac fola tanquam cum vera Ecclefia Scotien habent comercium, concordiam, et unitatem. Duz autem non funt Ecclesia Nationales in Sco-TIA. Pars' igitur ifta que ab hac Ecclesia adeoque ab omnium reformatarum Ecclesiarum comunione discessit. eft extra Ecclesiam Catholicam. & Schismaeft.

INOB. Prior est Ecclesia quam Schisma: Schisma discedit ab Ecclesia, non Ecclesia à Schismate: vos à nobis discesssifia, non nos à vobis. Nam ante bas novationes evat vera Catholica Nationalis Ecclesia SCOTICA, sine istis Articulis, & sine Episcopis: nos priorem consuetudinem retinentes manemus in Ecclesia: vos ab ea discessissis.

. Catton et bennten com Catton com Be a effent patice.

OBED. Vera erat Ecclesis SCOTICA habens Episcopos, priscis seculis; vera etiam erat habens Superintendentes, five Episcopos statim post reformationem : quod autem Beclesia SCOTICA nuper ad breve rempus carnit Episcopis, defectus is fuit Occonomicus, cujus emendatio non destruxit Ecclesiam, sed eam magis exornavit, munivit, & constabilivit. Eadem manens Ecclesia priorem suam consuetudinem quoad quinque articulos mutavit, ea potestate atque authoritate ac libertate quam de talibus rebus CHRISTVS fuo acquisitam fanguine ei donavit. Vos interea inobsequentes filij, servi fugitivi, audaces, arrogantes indignamini Ecclesiam sua libertate usam elle, eamque libertate fua utentem deferuithis, Priorem quidem consuerudinem retinetis, at Ecclesiam reliquistis, consuetudo non est Ecclesia:vos autem pertinaciam retinendi mutabilem consuerudinem ipsi Ecclesiæ & unitati Catholicæ, scelerata quadam infania, prætulistis. Somniantes consuetudinum Ecclesiasticarum immutabilitatem . Confictis etiam aliis erroribus, ne frustra ab Ecclesia discessisse videamini . Vestram abominamur & lugemus inobedientiam; per quam laceratis Ecclesiam, nulla alia de causa nisi quia NON VVLTIS Ecclesiæ suam consuerudinem sapienter mutanti obedire vel consentire: & hujus vestræ diffenhonis & rebellionis nullam revera aliam adferre poteftis veram causam, nisi illam Donaustarum regulam, quam ipforum Magister TICONIVS apud AVGVSTI- Regula Dona-NVM refert, QVOD VOLVMVS SAN - tiffarum. CTVM EST. August. Lib. 2. contra Epistolam Parmeniani, Cap. 13. præfractam hanc & indomicam PERVERSE VOLVN TATIS contumaciam, DEO ejulque Angelis & Ecclesiæ Catholice omnibulque hominibus fanis exofam, merito deteffamur. Perinde facitis ac si olim hoc solo nomine ab Ecclesia Scovica vel ab Ecclesia Romana vel ab Ecclesia Hispanica Hhh 3

XXXV.

quidam fanatici fe feparaffent, quod viderent Ecclesiam Scoticam suscipere Palladium aliosque ab eo ordinatos Episcopos, aut Romanam ac Toleranam Ecclesias consuetam antiquiori Ecclesiz trinam mersionem mutalle in simplam mersionem, & huic sacrilego suo surori impudenter prætenderent consuetudinem, scilicet, veteris Ecelesiæ: & ideo suam schismaticam concisionem appellarent veram Catholicam Ecclesiam, quod more antiquioris Ecclesia Scotica non haberent Episcopos (etsi Ecclesia Scotica nunquam contempsit Episcopos) & uterentur in tingendo, primitiva Ecclesia consuetudine. Quis non facile agnoscit tam scelestam audaciam talium turbatorum DEO hominibusque exosam fore? Ecclesiam Iudaicam fatentur Christiani fuille veram Ecclesiam ante mutationem Sacerdorij, & inde colligunt Iudzi Christianos non elle veros Ifraelitas, eo quod Sacerdotij, & czremoniarum facrarum mutationem admiferint; vos autem Iudzos transfugas antiquis caremoniis inharentes vestra hac argumentatione defenditis & imitamini. Qui DEI Ecclesiam justa præscribentem contemnit, is ipfum DevM contemnit: Dic, obsecro, quam tu rationem CHRISTO reddes in die judicij de hoc pertinaci Ecclesiæ contemptu & desertione? Dices ne Ecclesiam SCOTICAM non debuisse priorem suam de quinque articulis consuetudinem mutare, aut te debuiffe Ecclesie hanc fuam consuerudinem mutanti pertinaciter resistere, ufque ad ipsius Ecclesiæ lacerationem, & ad omnium reformararum Ecclesiarum scandalizationem, & concitationem animorum plebis ad rebellionem? annon dicet tibi, quis requisivit ifta de manibus tuis ? Cur contempsifti Ecclesiam meam ? cur cam scandalizafti? cur cam lacerasti? cur mei nominis cultum in rebus à me non imperatis collocasti ? cur toties monitus, & mes mandats, & falubres Ecclefiæ constitutiones, & fraternas omnes admonitiones contumaciter fprevifti ? cur in fanctemen Eccle-

Ecclesiæ præcisione sacrilego furore contumaciter perseverafti? hoc peccatum eft, hæc iniquitas eft, hoc fcelus est; discedite à me omnes operatores iniquitatis; nunquam novi vos?

INOB. At metuo offendere quosdam plebeios.

OB E D. Non tamen metuis offendere Ecclesiam DE I, cui subjici debes & obedire. Tu verbi minister plebem docere debes, & ducere in via veritatis, & obedientia, non de recta via abducere, aut cum errantibus aberrare, fed errantes quærere ac reducere ad debitam obedientiam, quam debetis Ecclesiæ CHRISTI. Non dixit DO-MINVS, si non audierit plebeium quemque, sed, si non audierit Ecclesiam (id est, Rectores Ecclesia) sit tibi velut Ethnicus & Publicanus. MATTH. 18. Et loquitur illic DOMINVS de Scandalo, cujus ultimum judicium deferri jubet Ecelesia. Tu ne hanc D O. MINI manifestam præceptionem contemnis, & irritam facis, ut tux, & muliercularum quarundam semper discentium nunquam autem ad veritatis agnitionem venientium perversa, & indocili VOLVNTATI obsequaris? doce plebem, & non offendes, & liberabis animam tuam.

INOB. Fere persuades vt tecum sentiam: metuo enim ne dum vobis Scandali crimen impingere nitimur, nos ipsi multorum gravisimorum Scandalorum, que superius commemorasti, rei & manifesti comperiamur, in accusatione fratrum innocentium, & traditione false doctrine, superbaque veritatis reticentia, & contemptu Ecclesia, & separatione Schismatica ab ea. & pertractione aliorum in eandem nobiscum ruinam. erc.

OBED. Faxit DEVS ut non modo fere, sed etiam XXXVII. omnino, non me, sed ipsam sequaris veritatem. Nam ifta Hhh 4 omnia-

omnia considerans, si nimium pervessus & pertinex esse nolueris, poteris ab omni, vel aliena, vel propria seductione liberari, hoc quidem DEI donum est, qui solus dat incrementum. Ad hoc te hottor in DOMINO: hoc tibi à DEO apprecari non desinam.

INOB: Exime adbuc vnum scrupulum; audio enim quosdam fratres nostros musitantes contra Synodum Perthensem, ac si non esset legisima, nec obligarent ejus de-

crcta .

XXXVIII

OBED. De Synodo diximus fupra, num. 7. et Lib. 1. Cap. 6. prolixam et luculentam ejus defensionem scripfit reverendissimus D. LINDESAIVS, Episcopus BRECHINENSIS , adversus famofum quendam libellum averepor & adiomoror, quem ex ineptis quibuldam næniis & prophanis calumniis futiliter et impiè confarcinatum dicaculus quidam schismatis hortator, contra fanctam DEI ECCLESIAM, impurogutture evomuit. Ipfa authentica gestorum Synodalium monumenta hisce oculis inspexi, et diligenter scrutarus sum, (apud Doctorem SANDILANDIVM, juratum Synodi illius omniumque nationalium Synodorum scribam, virum tanta integritatis et tam fpellata fidei, ut ne apud ipsos quidem Schismaticos ulla vel levissima laboret falsitatis suspicione) nihil ex monumentis publicis exsculpi potest, quod venerandæ illius Synodi, vel authoritatem prosternere, vel decreta infirmare valeat. Frivola quadam objiciunt, et falfa confingunt criminoli quidam Sycophanta. Sed fruftra funt: Synodum illam,ut legitimam nationalem , ejulque decreta , ut pia ac salubria , sufcepit princeps, & publicus omnium regni ordinum conventus; suscepit nationalis Catholica EcelesiA S C O T I C A que abalis omnibus reformatis Ecclefiis in Catholica agnoscirur unitate. Pudet referre palmariam illam quorundam Acrianorum exceptionem contra prælentiam & prælidentiam Episcoporum in Synodo. Mirum'

Mirum est hareticis istis permissum este ut in Synodo sederent aut suffragij jus quocunque commissionis pratextu obtinerent, ante quam abjurassent istam Aerij harelin.
Sunt quidem in quibusdam Ecclesis, qua earent Catholicis Episcopis, legisima quadam Synodi Presbyterorum
sine Episcopis ied à seculo non est auditum in aliqua
Catholica Ecclesia ab Episcopis Catholicis pro tempore
gubernata prasumpsisse Presbyteros celebrare Synodos
exclusis Episcopis, aut negata eis prasidentia, ad quos ratione officii pracipue pertinet cura regiminis Ecclesia.

Plane hospes est in ecclesiastica antiquirate qui nescit veterum Concilia Provincialia, et Nationalia, et Genera. lia appellata effe Concilia Episcoporum, et in eis solos fere Episcopos sententiam definitivam dixisse et inbseripfisse. Quamvis autem in quibuldam reperiantur quorundam Presbyterorum, et quorundam etjam Diaconorum fubscriptiones, appellata funt tamen non Presbyterorum, vel Diaconorum, fed Episcoporum Concilia: quia præcipue penes Episcopos, tanquam ex officio Primarios Ecclesia Rectores, agnoscebatur Synodorum authoritas. Neque ullum unquam celebratum legitur Concilium absque Episcopis, (multo minus exclusis Episcopis, in locis ubi ellent Episcopi ) præsidebant semper Episcopi corumve legati, et que Episcopi Catholici Synodice congregati, nec facris Scripturis, nec antiquitatis Catholica faluberrimis Canonibus contraria, contensu unanimi decrevissent, ea Presbyteri mansueta humilis obsequii promptitudine recipiebant, ranquam legitima et authentica decreta Syncdalia. Et confentiens Episcoporum in Concilio vox habebatur vox Beelefiæ, quam contemnere netas, Næ vos hac vestra exceptione magnam inibitis gratiam ab Arianis et Nestorianis, aliifque Hæreticis, quorum Hæreles Synodicis fententiis Catholice antiquiratis damnate funt: nam fecundum hanc vestram novam Theologiam, vel pothis Acrianam Marzologiam dicent fuas opiniones nunquam

effe pronunciatas Hæreticas neque damnatas fententia ullius legitima Synodi; quia scilicer Occumenica illa & inferiores Synodi, in quibus corum opiniones dampatæ funt, secundum vos non fuerunt legitima, quia in eis non sederunt soli Presbyteri, exclusis Episcopis, vel faltem non est negata Episcopis præsidentia, sed fuerunt conventus illi Episcoporum, & præsederunt Episcopi. Atque hoc uno spiritu (scilicet) difflabitis primam œcumenicam Synodum trecentorum et amplius Episcoporum, que contra ARIVM celebrata est, Anno DOMINI 328. Et secundam œcumenicam Synodum Episcoporum 150. celebratam contra MACEDONIANOS, & alios Harcticos, Anno DOM. 382. Et tertiam œcumenicam Synodum Episcoporum 200, celebratam contra Hæresin Nestorii, Anno DOM. 431. Et quartam œcumenicam Synodum Episcoporum 630. celebratam Anno DOM. 451. contra Herefin Evrychetis et Dioscor i. Et Synodi œcumenică quintă, Episcoporu 165. celebrată de tribus capitulis, & contra Origenistas, Anno DOM. 5 4 3. Et Synodu cecumenicam fextam, Episcoporum 170. celebratam anno DOM. 680. et 681. contra Monothelitas. Et Concilium Africanum, Episcoporu 217. ( in quibus fuit B. AVGVSTINVS) quod celebratum eft circa annum DOM. 423. Et Concilium FRANCOFVRTENSE, Episcoporum 300, celebratum anno DO M 794. contra adoratores Imaginum, Er alias innumeras Catholicorum Synodos. Viden' quam absurda fit ifta Aërianorum quorundam exceptio adversus Nationalem Synodum PERTHENSEM?

Presbyters Sacerdotum inter esse debent Concilis. inquit HIERONYMVS, apud GRATIANVM, 95 . Diffinct . Can . Ecce ego . Non abnuo . Sed nemo vnquam Catholicus dixir deberi Presbyteris præfidentiam in Episcoporum Conciliis, aut folos debere in Conciliis sedere Presbyteros, exclusis suis Episcopis. Ne-

The miches annual for

Mr.

mo fanus auscultabit confictis Selfismaticorum calumnis, aut ridiculis naniis, & inanibus negis, ut, contra publicam Ecclefiæ et Reipublica fidem, authoritatem Syndel illius in dubium vocety et Eccleham relinquist, eive obedire detrectet , et fe graviffimo contumacia et Schifmatis flagitio contaminet, propter factiolos quoldam accufatores Ecclesia DEI, imitantes eum qui in Scrip-TVRIS appellatur Accensator Fratrum, APOCAL. CAP. X1.1. V.ER S. 10 office disconting readily

INOB. IAM FACTUS OBEDIENS. Absit à me vt hanc mibi jam clarissime propositam veritatem viterius contemnam. DEO gratias ago, te diligo, misti vehementer gratulor de hoc noftro congref. fa, ex quo ambo per DEI gratiam victores abimus: mi mei, ego erroris. Et vinam mihi sic semper disputare contingat, ot ad meliora proficiens, deseram quod male tenebam. Et quamvis alicubi asperior mihi visus fueris, video tamen, si quid aspere dicis, id te referre non ad amaritudinem dissensionis, sed adcorrectionem dilectionis.

OBED. Es fælix eft victoria victorem effe errc. XXXIX. ris, præfertim fui, & gloriofus triumphus eft propria triumphare vitia , & fuam mentem captivam ducere ad obediendum C. H. R. I. S. T. O. Qui aurem suum non poteft cohibere spiritum, eum sapientissimus & A-LOMON fimilem effe ait vrbi derupta et abique muro, PROVERB. 25. 28. Te verò ego nec vincere volebam nec vincire, sed vincto erroris compedes detrahere, errantem in rectam viam reducere, amissum CHRISTO lucrari, & DEO PATRI, ac . ECCLESIE MATRI, te restituere, &c. Ex toto corde

I i i 2 gratias

II.

gratias DEO ago de tam prospero successi. Tu jam conversus, consirma Fratres tuos, Luc. 22.32. Doce pravaricaticatores vias DOMINI, ut peccatores adillum convertantur, Pis A 1.52.15. Qui convertit peccatorem ab actore via sua, servabit animam à morte, et obteget multitudinem peccatorum, I A c o B. 5.20.

# CAP. XX. PARS SECUNDA.

Exhibens quædam scriptorum Ecclesiasticorum cestimonia à præcedentis Dialogi argumento non aliena.

# HIERONYMYS, in MATTH. CAP. XY.

Scandalum nos offendiculum vel ruinam e impactionem Spedis possumu dicere. Quando ergo legimus; Quis cunque de minimis istis scandalizaverit quempiam, hoc intelligimus, qui dicto factove occasionem ruine cuiquam dederit.

Idem ibidem, in illa DOMINI werba; Sipite elles, co-

Hot est quod Apostolus praceperat: Hareticum bominem post unam & alteram correptionem devita: sciens
quod perversus sit hujuscemodi, & a semetipso damnatus.
In hunc sensum & SALVATOR pracept DOCTO:
RES PESSIMOS DIMITTENDOS ARBITRIO SVO: sciens cos difficulter ad veritatem
posse trahi: & COECOS ESSE, ET COECVM POPVLVM IN FRROREM trahere.

Idem in Dialogo adversus Luciferianos.

III. Solent oculis clausis denegare qui non credunt fa-

Cypria-

# Cyprianus Lib. de Simplicitate Prælatorum.

Nemo per Confessoris exemplum pereat. Nemo injustitiam, nemo insolentiam, nemo perfidiam de Confessoris moribus discat. Confessor est, sit humilis & quie- Nullius exem-tus, sit in actu suo cum disciplina modestus, vi qui musut schif-CHRISTI Confessor dicitur, CHRISTUM masequamurs quem confitetur imitetur. - ceterum fi culpabilis & detestabilis postmodum fuerit , si confessionem suam mala conversatione prodiderit, si vitam suam turpi fæditate maculaverit, si ECCLE-SIAM DENIQUE, vbi Confessor factus est, DE RELINQUENS ET VNITATIS CON-CORDIAM SCINDENS, fidem primam perfidia posteriore mutaverit, blandiri sibi per confessionem non potest, quasi electus ad gloria pramium, cum ex boc ipfo magis creverint merita penarum.

Augustinus in Pfalm, 30.

Quid est ve ACCIPERENT ANIMAM MEAM CONSILIATI SYNT? ve consentirem pravitatibus eorum : illis enim qui maledicunt, & non intrant, PARVM EST QVIA NON IN-TRANT, ET ELICERE HINC VOLVNT VITVPERANDO. Si ejecerint te de Ecclesia, acceperunt animam tuam, id est, tenuerunt conscientiam tuam, & eris in circuitu tuo, non in mansione. Ego autem inter has opprobria, inter has scandala, inter has mala, inter istas seductiones, foris iniquitates, & perversitates intus, cum attenderem homines justos, & quarerem quos imitarer, & deeffent, quid feci? quod consilium inveni? EGO AVTEM:

AVTEM IN TE SPERAVI DOMINE. Nihil salubrius, nihil securius. Volebas imitari nescio quem, invenisti illum non bonum. Tolle imitationem hane, alium quasiffi, nescio quid displicuit tibi. Tertium quesisti, & ipse non placuit. Namquid quia & ille, & ille diflicuit, & en peribis? TOLLE AB HOMINE SPEM, QVIA MALEDICTYS OMNIS QVI SPEM SVAM PONIT IN HOMINE. Si attendis adhus hominem & eum quaris imitari & ex illo pendere, adhuc lacte vis nutriri, o fies Mammothreptus, quales dicuntur pueri qui diu sugunt, quod non decct. Etenim lacte vbi tanquam per carnem velle sibi cibum trajici, boc idem est PER HOMINEM VIVERE. idonens esto ad mensam, inde cape unde ille cepit AVT FORTASSE NON CEPIT. Forte viliter & in malum incidisti quem bonum putasti, ve in vbere quast materno amaritudinem invenires, & ea offensione repellereris & ad cibum validiorem invitareris. Faciant enim hos nutrices Mammothreptis, vt aliqua amara ponant in papillis suis, quibus offensi parvuli ab vbere resiliant, & ad mensam inhient. Ergo dicit. ERGO AVTEM IN TE SPERANI DO-MINE DIXITV ES DEVS MEVS: Tues DEVS meus, recedat Donatus, recedat Cecilianus? nec ille, nec iste meus DEVS est. Now ad hominis nomen ambulo, CHRISTI Nomen teneo. Ipfum PAVLVM audi dicentem, nunquid PAVLVS pro vobis crucifixus est, aut in nomine PAVLI bapti-Zati estis? Perirem si essem de parte PAVLI? Quomodo non pereo, si fuero de parte Donati? PRORSVS RECEDANT HYMANA NOMINA, HYMA-NA CRIMINA, HVMANA FIGMENTA.

manmidera-7 G.

In Te, DOMINE, speravi, dixi, Tues DEVS meus.

NON HOMO QVISQVAM, SED TV ES

DEVS MEVS. Unus desicit, vonus prosicit: DEVS

meus non desicit, neque prosicit, nec habet quo prosiciat perfectus, nec habet vonde desiciat aternus.

Idem Lib. 2. contra Epistolam Parmeniani, Cap. 13. de Donatistis loquens.

Cum adpacem CHRISTI revocantur, Calumniatores sunt. Cum paci Donati consulunt, dissimulatores sunt. Quid est hocaliud, quam quod corum Magister Ticonius de illis ait, Quod Volumus, Sanctum Est.

> Idem Lib. 2. contra secundam Gaudentij Epistolam, Cap. 26.

Quamdiu vos non tenetis Ecclesiam quam pranunciaverunt Piscatores, [force Prophetæ] Spostoli plantaverunt, tam diu Reges qui eam tenene, rectifsime ad suam curam judicant pertincre, ner vos adversus eam tebelletis impune.

Gregorius Lib. 7. Epist. ex Regist. Cap. 6.

Qui non despici à precipiente [CHRISTO] desiderat; preceptoris verba non renuat: quia & is quem vas eletionis redemptor sibi noster testatus est esse, servare nos vnitate spiritus in vinculo pacis admonnit. Vnde quisquis hoc se teneri salutis vinculo non recusat, Q VE PACIS SVNT STVDEAT, ET LOCVM HOSTI NON PRE-BEAT, VT FACTA FORTIVS VALEAT VNITATE CAL-CARI, QVI IN FRATRVM SEVA POTERAT DIVISIO-NE GRASSARI. Si verì, quod non optamus, erroris hujus I ii 4 depraheduntus jaculo vulnerati: Ecclesiastica adhortationis est adhibenda curatio: vi aut inter oves DOMINI-CAS, si sanati sucrimi, permaneant: aut ab vnitate. Ecclesiastici corporis excidantus; quatenus & magnum ex damno modico lucrum siat, & totum saciat liberum pars amissa. Nam & providi sollicitudo Pastoris ovem languidam qua curationem non recipit, ne alias languoris sui labe contaminet, à sanarum consortio non disser ejicere, sciens caterarum se sanitatem non aliter nisi hujus posse ejectione servare.

#### Augustinus Epist. 161. De Schismate Donatistarum.

# Gregorius Homil. 7. Super Ezechielem.

X. Magistra veritas ne in quorundam cordibus scandalum gigneretut, quod non debuit tributum dedit.
(Matth. 17.) Et rursum, quia generari scandalum in
quorundam cordibus contra veritatem vidit, in suo eos
scandalo remanere permisit. (Matth. 17.) Ex qua renobis considerandum est, quia in quantum sine peccato possumus, vitare proximorum scandalum debemus, si autem
de veritate scandalum sumitur, VIILIVS PERMITTITVR NASCISCANDALVM,
QVAM VERITAS RELINQ VATVR.

Idem, in tertia parte cuta Paftoralis, Cap. 8.

Aliter admonendi suns impudentes, asque aliter verecundi. Illos namá, ab impudentia vitio non visi IN-CREPATIO DVRA compescit, istos antem plerunque ad melius exhortatio modesta componis. Illi fe delinquere resciunt, nisi etiam à pluribus increpentur, istis plerumque ad conversionem sufficit quod eis doctor mala sua saltem leniter ad memoriam reducit. ILLOS MELINS CORRIGIT QVI INVEHENDO REPRAHENDIT: istis autem major profectus adducitur, si boc quod in eis reprebenditur quasi ex latere tangatur. Impudentem quippe Iudaorum plebem DOMI-NVS aperte increpans ait; Frons mulieris meretricis fa- Hierem. 3. Eta est tibi, noluisti erubescere, &c.

XI.

Vt Ragellum equo, & capitirum afino convenit: fie virga neceffaria eft tergo flultorum. Prov. 26. 3.

# Idem ibidem, Cap. 9.

Aliter admonendi sunt protervi, atque aliter pusillamines.Illi enim dum valde de se prasumunt, exprobando cateros dedignantur: isti autem dum nimis infirmitatis sua Sapiencior eft sunt confey, plerumque in desperationem cadunt. Illi singulariter summa assimant cuncta que agunt, isti vehementer respondentidepetta putant effe qua facium, & ideirco in desperatione Prov. 26,16. franguntur. Subtiliter itaque ab arquente discutienda sunt opera protervorum, vt in quo sibi placent, oftendantur quia DEO diplicem. TVNC ENIM PROTERVOS MELIVS CORRIGIMVS, CVM EA QVE BENE EGISSE SE CREDVNT, MALE ACTA MONSTRAMVS, vi vnde adepta creditur gloria, inde villis subsequatur confusio.

iger in oculis fuis, feptem bus confilium.

## Avevstinvs ferm. 237. De tempere.

XIII.

Charitas noa
gud.t de injufatta, coagaudet autem
veritatt. 1 Cosinth. 23. 6.

Quod videris judica, quod non vides DEO dimitte: quando autem judicas dilige homines, oderis vitium. NOLI PROPFER HOMINEM DILLIGERE VITIVM, NEC PROPFER VITIVM ODISSE HOMINEM. Homo, proximus est tuus. Vitium inimicum proximo tuo. Tunc amas amicum, si oderis quod nocet amico vis vo sim inimicus inimici tui? inimicus esse debea vitij tui.

MEDICVS NON AMAT EGROTANTEM, SINON ODIT EGRITVDINEM. vt liberes agrotum, persequitur sebrem: nolite amare vitia amicorum vestrorum. si amatus amicos vestros.

Gregorius Lib. 4. Epist. ex Registro Cap. 80 .-

XIV.

Pacem una veraciter tenemus, cum superborum calpas, cum charitate simul & justitia insistente persequimur: cum cos diligimus, & corum vitia odio habemus, opus quippe DEI homo est, sed opus hominis vitium. Nos ergo discernamus quid DEUS, quid autem homo secerit, & neque propter errorem odio habeamus hominem, neque propter hominem deligamus errorem.

Thomas Aquinas, in 22 22 Quæft. 43. Art. 7.

Xv.

HEERONY MVS dicit, qued dimittendum est propter feandalum omne qued potest pratermisti, salva eriplici veritate, scilices, Vita, Institia, & Dostrina. Idem ibidem .

Cum Scandalum activum sit dictum vel factium minus rectum, nibil est eum scandalo activo faciendum. XVI. Habet autem locum quastio, si intelligatur de sandalo passivo, considerandum est ergo quid sit dimittendum, ne altus scandalizetur. Est autem in spiritualibus bonis distinguendum. Nam quadam horum siant de necessitate falutis , que pratermitti non p funt fine peccato mortali, manifesium est autem quod NVLLVS DE-BET MORTALITER PECCARE VT AL-TERIFS PECCATVM IMPEDIAT; Quia fecundum ordinem charitatis pius delles komo fuam falutem spiritualem diligere, quem alteriu: o idio ea que sum de necessitate salutis non debent pratermitti propter scandalum vitandum. IN HIS AVTEM STIRITVALIBYS BONIS, QV & NON SVNT DE NECESSITATE SALVTIS, VIDETUR DISTINGVENDVM; quia scandalum quod ex sis oritur quandoque ex malitia procedit, cam Cilicet aliqui VOLVNT . 1 MPEDIRE HVIVS-MODI SPIRITVALIA BONA, SCANDA. LA CONCITANDO. & bos eft SCANDA. Pharifxorum LVM PHARISEORVM, qui de doctrina DO-MINI scandalizabatur: quod esse contemnendum DOM!-NVS docet MATTH. 15, quandog; verd feandalis procedit ex infirmitate vel ignorantia, & bujufmodi eft Scandalva Pusillorum, proper quod funt firitualia bona vel oscul. Pulillorum. tanda, vel essam interdu differenda, vbi pericula non immi. nes quousque reddita ratione, bujusmodt scandalum cesset. SI AVIEM POST REDDITAM RATIONEM HVIVS- Quando tran-MODI SCANDALYM DVKET, LAM VIDETVR EX feat in mali-MILITIA ESSE. Et sie propter ipfum non funt huje [modi spiritualia opera dimittenda.

Scandalum

Scandalum

#### Idem ibidem.

XVII. Est de necessitate salutis, ve contrarium veritati non doceat, sed veritatem secundum congruentiam temporis, & personarum proponat ille, cui incumbit docendi oficium. Et ideo PROPTER NVLLV M SCANDALV M QVOD SEQVI VIDEATVR, DEBET HOMO, PRETERMISSA VERITATE, FALSITATEM DOCERE.

#### Idem ibidem .

XVIII. Dicendum, quod in veritate vita, doctrina, & justitia, non solum comprahenditur id, quod est de necessitate salutis, sed etiamid per quod persectius venitur ad salutem.

# Idem eadem Quæftione, Art. 8.

XIX.

Aliquando scandalum nascitus ex malisia: quod est scandalum Phariseorum, Et PROPTER EOS QVI SIC SCANDALA CONCITANT, NON SVNT TEMPORALIA DIMITTENDA: quia hoc & noceret bono comuni; daretur enim malis rapiendi occasio; & noceret ipsis rapientibus, qui retinendo aliena, in peccato remanerent.

IOANNES CALVINVS, Lib. 3. Institut.

XX. Fratrum infirmitatem sie sustiner; à nobis decet ne quid temere admittamus cum eorum offendiculo. Verum interdum quoque INTEREST, CORAM HO-MINIBUS ASSERI NOSTRAM LIBERTATEM.

# . Idem ibidem , f. 11.

Scandalum in re aliqua datum dicitur, cujus culpa ab XXI. authore rei ipsius profecta est. Scandalum acceptum vocatur, cum RES ALIOQVI NON IMPRO-BE NEC IMPORTVNE ADMISSA, MALEVOLENTIA AVT SINISTRA QVADAM ANIMI MALIGNITATE IN OFFENSIONIS OCCASIONEM RA-PITVR. Non enim his datum erat scandalum: sed sinistri illi interpretes SINE CAVSA accipium. Priore illo scandali genere non nisi infirmi offenduntur : boc autem secundo acerba ingenia, & Pharifaica suspercilia. Quare alterum vocabimus (candalum infirmorum, alterum Phariseorum: ac sie libertatis nostre vsum temperabimus, vt fratrum infirmorum ignorantie cedere debeat : Pharifeorum austeritati nequaguam. - Phariseprum autem offensio quanti sit facienda, discimus ex verbis DO -MINI, quibus jubes omitti illos , quia C & C I MATHIS SVNT DVCES CECORVM. Admonue. rant Discipuli, eos sermone ipsius offensos fuise. Respondet negligendos, NEC CVRANDAM ESSE corum offensionem.

#### Idem ibidem, f. 13.

Quicquid autem de cavendis offendiculis docui, ad res XXII. medias, & indifferentes referri volo. Nam que necessaria funt factu, nullius offendiculi timore omitteda funt. Quemadmodum enim charitati subjicienda est nostra libertas: ita sab fidei puritate subsidere vicisim charitas ipsa debet . Equidem & his charitatis rationem habere decet, sed vique ad aras: hocest ne in gratiam proximi DEVM offenda-

- " mus. Non est probanda eorum intemperies qui nihil nist tumultuando agunt, & qui perrumpere omnia malunt
- e quam dissure. As necaudiendi sun qui cum in mille
- " impietatis formas duces se pratent, sie sibi agendum finund gunt ne proximis sint offendiculum. Quasi non interim
- c proximorum conscientias in malum advicent: prasertim
- " vbi nulla spe exisus in eodem semper harent luto. Ft
- SVAVES HOMINES, seu doctrina, seu vita exemplo sit
- " instituendus proximus, aiunt lacte pascendum esse, quem
- " pessimis exitialitusque opinionibus induunt.

#### Ex Concilij Oecumenici quinti, collatione octava.

XXIII. Apostoli nos admonitiones in corde habentes, quod vniufquisque pro se rationem reddet DEO; timentes autem & judicium imminens eis, qui vel vnum ex minimis scandalizant, QVANTO MAGIS Imperatorem ita Christianissimum, & populos, & Ecclesias totas?

Hæc dicunt Patres, de obstinatione V,1 G 1 L 1 1, Papæ R 0 M A N 1, qui cum tempore illius Concilii elset Constantinopoli, eumque & Imperator I v s t 1 N 1 A N v s monutset, & Patres Syncdict hortatiessen, ut Concilio interesset, abnuit, quia trium illorum capitulorum damnationem, propter quam Imperator Concilium convocaverat; non cupiebat V 1 G 1-L 1 v s; metuens offensionem multorum Occidentalium, qui illam trium illorum capitulorum damnationem perperam interpretabantur, ac si esset contraria definitioni Synodi C H A L C E D O N E N S 1 s. Istorum sugiens V 1 G 1 L 1 v s displicentiam inobsequens suit justo Principis mandato: neque Patribus Synodicis ausculte

cultavit. Quamvis postea deposita pertinacia susceperie decreta Synodica. Idemque fecerunt ejus Succeffores Episcopi Romani, non obstance offensione Schismaticorum, qui non pauci erant in Occidente, etiam Epifcopi & Presbyreri, cum fais plebibas, diu contemnentes illam Synodum ejufque decreta, & fe à Rom A-N & Ecclesie aliarumque Synodim recipientium Ecclefiarum communione propterea legregantes. Donec tandem agnito fuo errore jultum Synodi judicium agnoverunt, & ad unitatem Catholicam redierunt.

## IN CONCILIO OECVMENICO SE-CVNDO, CAN. 6.

Hereticis non liceat Orthodoxos Episeopos pro rebus Eccle. XXIVa ftafticis accufare. Hareticos dicimus & qui olim ab Ecclefia abdicati funt, & qui funt postea à nobis anathematizati. Ad bec antem & cos , qui fe janam quidem fidem conpteri pre fe ferunt , avulfi autem fant , & abfeißi , & adverfus Cano. accufantes nicos noftres Episcopos congregationem faciant. -Sed fi nonnulli nec Haretict , nec excommunicatt fuerint , nec dendi. prins damnati, vet aligiorum crimiaum accujati, dicant autem fe babere aliquas adverfus Epifcopum criminationes ; ens jubet Santta Synodas Parava quidem apad provincie Epifcopos accufationem perfequi. & apud eos probare crimina Epifcopi, qui aliquarum revum acculatur. Quod Si evenerit, pt provinciales Episcopi crimina que Episcopo intentata funt, corrigere non poffint. Tunc iples accedere ad majorem Synodum diecesis illius Episcoporum pro bac ca fa convocatorum, & accusationem non Non fine moprins intendere , quam aquale periculum fibi ftatuant , fiqui- leftia afficiendem en rebus examinandes accufainm Epifeopum calumniari con- giz contempvicti fuerint. Si quis autem its , que , vt prius declaratum eft, to ordine Eas decreta funt , contemptis , aufus fuerit vel imperatoris aures moleftia afficere, vel facularium principum judicia, vel vniverfalom Synodum percurbare, neglectis diacefeas Epifcopis; enna mullo

Schifmarie Epifcopes ron funt aut.

dx aures Recleffaftice.

nullo modo esse ad accusationem admittendum, vt qui canonibus injuriam secerit, & Ecclesiasticum ordinem [ The CARANGUESInhu sutuzian] everterit.

In Concilio Milevitano secundo (quod celebratum est Anno DOMINI 416. cujus pars suit B. Augustinus, Episcopus Hipponensis) Can. 19.

XXV. Placuit, at quicunque ab imperatore cognitionem judiciorum publicorum petierit, bonore proprio privetur, si autem Episcopale judicium ab imperatore postulaverit, nibil ei obsit.

Item, in codem Concilio, Can. 20.

XXVI. Placuit, ut quicunque Clericus, propter necessitatem suam alicubi ad comitatum ire voluerit, formatam ab Episcopo suo accipiat. Quod si sine formata voluerit pergere, à communione removeaur. Quod si alicubi et repentina necessitas orta fuerit ad comitatum pergendi, alleget apud Episcopum soci ejus ipsam necessitatem, & de hoc seripta ejusdem Episcopi deserat.

CAP.

### CAPVT XXI.

#### DE DIE IEIVNII



O N quarimus nunc utrum debeant elle ftata quadam anniverlariaaut hebdomaria lejunia, vel an folis extraordinariis lejuniis locus in publica devotione elle debeant : Sed quaftio noftra queftionis. eft, Quis dies hebdomadis sie publico lejunio, live ordinario, five extraordina-

rio, convenientior : Dominicus ne, an alius dies : seu quo

die lejunare conveniar.

Hanc & aliquot sequentes quastiones cogor brevius attingere,

Extremo quia jam fub fine laborum Vela trabo, & terris festino advertere proram.

Summam responsionis ad hanc quastionen his paucis complectemur Propositionibus.

Prima Proposicio: De jure divino, nec nefas, nec

necesse est Icjunare die Dominico.

Hoc enim lege divina, nec imperatum eft, nec prohibitum. Ego (inquie AvgvsTanvs ) in Evangelicis & Apostolicis literis, totog instrumento quod appellatur Testamentum ngvum, animo id revolvens, video praceptum effe jejunium. Quibus autem diebus non oporteat jejunare, or quibus oporteat, precepto DOMINI vel Apostolorum non invento definitum. Hac Av-GVSTINVS, Bpift. 86. ad Cafulanum. Vbi etjam plura invenies hue spectantia.

Vide etiam Hieronymum, in Epift. ad Lucinium, quæ in-LII cipit,

cipit, Nec opinanti mibi. Vide & Nicolaum Vedelium, in Exercitatione in Ignatii Epist. ad Philippenses, Cap. 3. Considera Analogiam Festi expiationis in Lege Mosaica, quod per omnes hebdomadis dies erat mobile, servato certo mensis die. Papista videant etiam Bellarm. Lib. 2. De bonis operibus, Cap. 23. 5. Sed illud.

Secunda Propolitio: Nisi necessitas aliqua cogat die Dominico jejunara, convenientius est ve jejunium alio po-

tius bebdomadis die celebretur.

Ratio hujus Propositionis, est ea ipse propter quam obfervamus diem Dominicum; mempe, quia in memoriam Refurrectionis DOMINI hanc hebdomadarram habemus lætam festivitagen : neque (extra calum necessitatis ) convenit festivitatem piritualis hujus beatitudine jejunio impedire; ur monet Hilarius, in Prologo in explicatione Pfalmorum. Ideo Terrullianus, Lib de Corona militis, Cap. 3. Die Dominico, inquit, jejunium nefas dicimus, vel de geniculis adorare. (Nempe, illo tempore, contra laudabilem torius Ecclelia confuetudinem utrumque nefas; propter contemptum & fcandalum: nunc autem utru nque fas : quamvis adoratio de geniculis festivitati dici Dominici minus inconviens videatur, quam jejunium.) Manichai Haretici, mortem & refurrectionem Domini negantes, delegerunt diem Dominicum ad jejunandum, in contemptum Catholicorum & Orthodoxæ Fidei : eodem die jejunabant Prifcillianiftæ Hærerici cocine vigilantius caverunt Catholici ne lejunarent die Dominico, fed festivitaris lætitia veritatem contra Hereticos palam, & conftanter profiterentur, ut paret ex August. Epist. 86. ubi vide plura. Proprer superbos Ecclesia contemptores, Eustathianos, denunciatum est Anathema jejunantibus die DOMINICO: (nempe cum contemptu Eccleliaftica eumstias) in Concilio Gangrensi, Can. 18. Quod Concilium circa magni Niczni Niczni primi Concilij Occumenici tempora celebratum

Tertia Propositio: In publica jejunij observatione agendum est, sicut agit Ecclesia in qua degimus.

Aliter, per contemptum, facientibus Anathema dicum eft, in Concilio Gangrensi, Can. 19. Quod Gangrense decretum repetitum eft, Anno Domini 813, in Concilio Moguntiaco, Cap. 35. & Anno Dom. 816, in Concilio Aquifgranensi, Cap. 69. & inferuit Decreto Gratianus 30 Dift. Can. Si quis corum, Huc pertinet illud Ambrolij; Quando hic sum, non jejuno Sabbato; quando Roma sum, jejuno Sabbato: & ad quamcunque Ecclesiam veneritis, ejus morem servate, si pati scandalu non vultis aut facere. Hac Ambrolius apud Augustinum, Epist. 86. Vbi Augu-Rinus hac fua verba fubjungit; Mos corum mihi fequendus videtur, quibus corum populorum congregatio regen. da commissa est. Quaproprer si consilio meo, prasertim quia in hac causa plus forte, quam satis suit te petente atque vegente loquutus sam, libenter acquissis, Episcopo tuo in bac re noli resistere, & quod facit ipse, sine villo scrupulo vel disceptatione, sectare. Hac August. Epist. 86. ad Casulanum. Vide supra Cap. 2. & Cap. 3. & Cap. 7.

# **69696\_976969**

# CAPV'T XXII.

De recitatione Orationis Dominica,



ROPOSITIO prima. ORATIO-NEM DOMINICAM, nobie tradidite DOMINVS, non folum at regulam ad quam alias Orationes conciperemnes; sed esiam at Orationem quam precantes diceremus.

Nam Dominvs non folum tradidit canones precandi, sed etiam precationem hanc Canonicam conceptis verbis composuit, & nobis non! folim imitandam, fed etiam in precibus dicendam cam commendavit, inquiens; Sic igitur arate vos, PATER NOSTER, &c. Matth. 6. 9. ( Confer Num. 6. 23.) Irem, Quando oratis, dicite, PATER Nos-TER. &c. Luc. 11. 2. Ecce hanc precationem nos non folum imitari , fed eriam DICERE juffir. Veiliffimum infirmitatis noftræ, & non contemnendum fubfidium . perfectumque defectuum precationum noftrarum supplementum nobis misericorditer suppeditans, quo uti etfi non femper necesse eft, fæpe tamen convenit . & eft valde tutum, DOMINO verba suggerente, corumque nium commendante. Que enim ( inquit CYPRIA-NVS) petest magis spiritualis effe oratio, quam que à CHRI-STO nebis data eft , à quo nobis & Spiritus fantius miffus eft ? Que vera magis apud PATREM precatio, quam que à FILIO, qui est Veritas , de ejus ore prolata est ? Vu aliter orare quam docuit non ignorantia fola fit , fed & culpa , auando ipfe posuerit, & dixerit, Rejicitis mandatum D E I.

ut traditionem vestram statuatis. Oremus itaque fratres dile- MATH.15 Elifimi ficut Magister D E V S docuit. Amica & familiaris oratio est DEVM de suo rogare: ad aures ejus ascendere CHRISTI ORATIONEM. AGNOSCAT PATER FILII SVI VERBA, cum precem facimus. Qui babitat intus in pottere, ipfe fit & in voce. Et cum ipsum babeamus, apud Patrem , Advocatum pro peccatis noftuis, quando peccatores pro delictis noftris petimus , A D -VOCATI NOSTRI VERBA PROMAMYS. Nam cum dicat , quia , quodcunque petieritis à Patre in No- IOAN. 16. mine meo , dabit vobis : QVANTO EFFICACIVS impetramus quod petimus in CHRISTI Nomine, SI PETAMVS IPSIVS ORATIONE. HEC Cyprianus, in serm. de Orazione Dominica.

Secunda Proposicio. Apostoli cofg, segunta Catholica Antiquitas precantes vsi funt recitatione Orationis Dominica .

Avgvsrinvs, Epift. 50. Quæft. 5. loquens de Orationibus, que fiebant in celebratione Cone DOMI -NICE; Quam totam, inquit, petitionem fere omnis Ecclesia Dominica Oratione concludit. Hac ille.

GREGORIVS, Lib . 7. Epift. ex Regift. Cap . 6:. Orationem , inquit , DOMINICAM idirco post precem dicimus; quia mos Apollolorum fuit; vt ad ipfam folummedo orationem oblationis helliam confecrarent. Et valde mihi inconveniens visum est, ve precem quam Scolasticus composuerat, super oblationem diceremus, & ipfam traditionem quim Redemptor noster composuit, super ejus corpus & sanguinem non dicere. mus. Sed DOMINICA oratio apad Gracos ab omni populo dicitur; apud nos autem a folo Sacerdote. Hac Gregorius, hujus nominis primus, Episcopus Romanus.

Vide Tertuliani librum de oratione.

Tertia Propolitio: In omnium reformatarum Ecclesiarum liturgiis recitatio orationis Dominica sieri jubetur. Hac Propolitio ulteriore non eget probatione inspicienti-

bus ipfas liturgias.

Nemo reprzhendit quod Psalmos Davidicos
DEO decantamus, aut quod sollenni illa benedictione,
quam partim Aaroni DEVS per Mosen dictavit,
(Numer. Cap. 6. Vers. 24. &c.) Partim Apostolus Paulus nobis scriptam reliquit, (2. Cor. 13. 14.) Pastores
nostri populo benedicant. Quid admissit in nos DOM 1NVS IESVS, ut Obstionem, ab illo compositam, &
nobis ad DICENDVM traditam dicere resugiamus?
annon ipse est idem ille vnicus verus DEVS, AuthorPsalmorum, & benedictionum, & hujus orationis, quam ab
Authore Dominicam appellamus? Videsupra, Cap. 13.

#### CAPVT XXIII.

Occurrendum est erroribus, & sieri debet errorum abjuratio.

AVOVSTINVS in Pfalmum 49.

TSI non facis, & laudas quod fit, asti-

Idem ibidem.

OS TYVM ABYNDAVIT MA-LITIA, ET LINGVA TVA AM-

PLEXA EST DOLOSITATEM.] Malevolen-

tiam

11.

tiam & dolositatem, fratres, quorundam hominum dicit, qui per adulationem quamvus sciant mala esse que audiunt, ne ossendant cos à quibus audiunt, non solum non reprehendendo sed tacendo consensiunt.

#### Idem ibidem.

Pracipitas hominem incauté vitia sua proferentem, & III. an sint vitia nescientem, tu qui scis vitium esse, non dicis corruisse illum.

Gregorius Lib. 7. Epist. ex Registro, Cap. 6.

Nam quomodo sine erroris suspicione sit qui patientiam prestat erranti? aut quam de se estimationem prebeat; si ea qua fervor sidei postulat aperta purgari satisfactione non pravidet.

qui non corrigit resecandi, committit.

VICTOR, Episcopus CARTHAGINENSIS, in Epistola ad THEODORYM Paparin ROMA. NYM, que extat in Actis Concilij illius LATE-RANENSIS, quod preside MARTINO primo Papa ROMANO, THEODORI immediato successore celebratum est: Anno DOM, 642.

A beato Fælice Apostolica vestra sanctitatis Predecesfore dictum est; Negligere quippe, cum possis deturbare perversos, nihil est aliud quam sovere: nec caret scrupulo societatis occulta, qui manifesto facinori desinit obviare.

Hæc Victor, horrans Theodorum, ut Monothelitis Hæreticis vigilanter relistat, ne culpæ taciturnitatis teneatur
obnoxius. Extat hæc Epistola, in Secretario secundo illiusConcilij.

Lll 4 Ifido-

CAP.

VII.

Isidorus Hispalensis, Lib. 3. de summo bono, Cap. 41.

Hac est in DEI Sacerdotibus vera discretio; qua VI. nes per libertatem superbi, nes per humilitatem remis-Si funt.

Joannes Calvinus, Lib. Epist. Col. 461.

Nos consulstis, an adigendi sint ad fidem suam publice testandam, qui se in Ecclesiam admitti postulant. ---- Non videnus cur grave sit homini , qui inter Eccleste domessinos cenferi vult , CHRI-STO capiti in folidum nomen dare, quod fieri non potest, nisi DISERTE SYBSCRIBAT SINCE-RE PIETATI, ET INGENVE ERRU-RES DAMNET, QVIBVS SINCERITAS RELIGIONIS CORRYMPITER. IAM ERRORVM DETESTATIO SEPE EX CIRCVMSTANTIA TEMPORVM PEN-DET. QVIA PROVT NOVAS TVRBAN-DI RATIONES EXCOGITAT SATAN. PRVDENTER OCCURRERE NECESSE EST. Scimus quantopere nobis commendet Paulus vnitatem Spiritus in vinculo pacis. Porro ad fovendum & retinendum interpiosconfinfum, TLVS QVAM NECESSARIA EST illa folennis fidet professio. Denique quicunque optabunt Ecclesiam DEI stare incolumem, non agre ferent, hoc adminiculo eam fulciri. Non putamus effe, qui litem moveant de generals illa professione : sed frigeres illa, nisi DISTINCTE QVISQUE TAM HERETI. GIS, QVAM PERVERSIS DOGMATI-BYS RENVNCIET.

# ebebebeedeebebeb

#### CAPVT XXIV.

Contra juramentum dolosum.



OLOSITAS est fraus quadam in verbis, aliud promer ti, aliud sentiendi, inquit Augustinus, in Plalm. 49. mentiri & sidem quandoque negare, docebane Hæretici Helcesaitæ [Euseb.Lib. 6. Hist. Ecclesiast. Cap. 31. An. ] & Priscillianistæ [August. Lib. contra menda-

cium, ad Confentium, Cap. 11.] quorum crat illud axioma,

Iura, perjura, secretum prodere noli;

tefte Augustino, in libro de Hæresibus ad QvoDVVLT-

DEVM, Hæref. 70 .

De perjurio doloso diximus in explicatione rertii przcepti. De nefaria etiam arte illa mentiendi, quam zquivocationemvocant, per quam evertitur legitin us sermonis
usus, & commercium inter homines labetactatur, & omnis necessitas confitendi Christym coram hominibus
prorsus tollitur, & Martyrum Passiones evacuantur, & de
hominum societate omnino perit humana societas, & discrimen omne inter veriloquium, et mendacium quoad
homines evanescit, disseruimus in explicatione noni przcepti; et in Isagoge, Cap. 5. Patt. 7. Sect. 2.

luramentum (inquiunt) non est vinculum iniquitàtis, propterea non obligat juramentum ad faciendum

rem malam, quam te facturum jurafti,

Mmm

Respond

Respondeo: Hoc quidem verum est, sieut docuimus supra, Lib. 1. Cap. 9. §. 2. At zque verum est illum sumero DEI Nomen in vanum, quicunque jurat se sacturum rem illicitam, aut etiam rem quamcunque quam non intendit exsequi: vel qui assertorie jurat aliquid esse verum, quod non certo scit esse verum. Regula enim juramenti liciti est, ut juremus in veritate, in judicio, o in justitia: Hierem. 4. 2. Quicunque igitur vel assertorie jurat quod veru non est, aut quod ipse non certo scit scit struiter credit esse veru, vel promussarie jurat aliquid in se injustum, aut quod non intendit sacte; ille sumit Nomen DEI in vanue, adeoque perjurus est, vel incauto, vel injusto, vel doloso perjurio.

Lubet hic uti verbis Augustini; Sunt, inquit, in eis docti, qui ctiam regulas, sigant sinesa, constituant, quando debeat, quando non debeat pejerari. O ubi estis sintes Lachrimarum? Et quid faciemus? Quo ibimus? Vbi nos occultabimus ab ira veritatis, si non solum megligimus cavere mendacia, sed audemus insuper docere perjuria? Hæc August. Lib. contra mendacium,

Cap. 18.

Si inquitas est promittere, cur promittunt? Cur non aperte profitentur neque promittere se posse sine peccato, neque præstare quod promiserint, ut ab corum imposturis cavere possimus, corumque dictis & juramentis sidem non adhibeamus? Nesas est, inquit Lactantius, eum qui veritati ssudeat, in aliqua re esse fallacem, atque ab ipsa, quam sequitur, veritate discedere. In hac justitue virtutums, omnium via, nallus mendacio locus est. Itaque viator ille verus, ac justus non dicet illud Lucilianum;

Homini amico, ac familiari non est mentiri meum:

sed etiam inimico, atque ignoto existimabit non esse mentiri suum. Nec aliquando committet, ve tingua interpres animi, à sensa; & contatione discorder. Mee Lactantiin, 196. 6. divinarum institutionum, qui est de vero cultu, Cap. 18.



# CAPVT XXV.

De Synodorum utilitate & necessitate.

In Canonibus, qui Apostolorum dicuntur, Canon. 36.



IS in anno fiat Episcoporum Synodus, & inter se examinent decreta Religionis, & incidentes Ecclesiasticas controversias componant.

In Concil. Nican, 1. Can. 5.

Placuit, annu singulis per vnamquamque provinciam bis in anno Concilia celebrari, vt communiter omnibus simul Episcopis congregatis provincia, discutiantur hujusmodi quastiones.

Concil. Antioch. Can. 20.

Propter vsus Ecclesiasticos & pro componendis controversia, rette babere visum est, vt Synodi Episcoporum in vnaquaque provincia siant bis in anno.

III.

1.

II.

Idem, decretum est in Concilio CHALCEDONENSI, Can. 19. ut seiz. bis in anno Episcopi cujusque Provinciz in unum locum, qui à Metropolitano designatus suerit, Synodice conveniant. Et ea quz in doctrina alisse negotiis Ecclesiasticis correctione indigent, corrigant. Quieunque verò non advenerint Episcopi, resident autem in suis civitatibus, & quidem, si in sua incolumitate consistunt, omnique inevitabili [annegarint 1] et necessaria occupationeliberi sunt, cos decernit Synodus CHALCEDONENSIS fraternè corripiendos. Vide GRATIAN, 18. Dist.

In Concilio Arelatensi secundo (quod celebratum est vergente quarto seculo) Can. 19.

V. Si quis adesse neglexerit, aut cetum fratrum, antequam dissolvatur Concilium, crediderit descrendum, alienum se à fratrum communione cognoscat, nec eum recipi liceat nisi in sequenti Synodo sucrit absolutus.

# In Concilio Carthag. 4. Can. 21.

VI. Ut Episcopus ad Synodum ire non sine satis gravi necessitate inhibeatur: sic tamen, vi in sua persona legatum mittat, suscepturus, salva sidei veritato, quicquid Synodus statuerit.

# In Concil. Carthag. 5. Can. 10.

VII. Placuit, vit quoticscunque congregandum est concilium, Bpiscopi, qui neque etate, neque egritudine, neque alia graviori necessitate impediuntur, competenter occurrant, &c.

Poftea

Postea in Consilio Agathensi, Can. 71. sive VIII, ult. Anno Domini 506. et in Concilio Tolerano 4. Can. 3. Anno Domini 633. (cujus verba inferius exhibebo.) & in quinisexta Synodo, Can. 8. Anno Domini 692. statutum est, ut quoniam in quibus-dam Regionibus duz Synodi quotannis haberi commodè non possunt, una saltem singulis annis in unaquaque Provincia habeatur.

Necessitatem verò, et utilitatem Synodorum luculenter declararunt Patres Constantinopolitani, in Concilio œcumenico quinto: et Patres Toletani, in Concilio illo Toletano quarto: utriusque Concilii verba subjiciam.

In quinta Synodo œcumenica, que Constantinopoli celebrata est Anno Domini 553. in collat. 8. in præfatione sententiæ Synodicæ, sic loquuntur illi 165. Patres.

X.

mendacy. Nec enim potest in comunibus de fides disceptationibus aliter veritas manifestari, cum vinusquisqui proximi adjutorio indiget, sicut in Proverbiis dicit Salomon, Frater fratri adjutorium prastans exaltabitur sicut civitas munita, valet verò, sicut regmim fundatum. Et iterum in Ecclesiasse dicit, Potiores duo quam vinus, quibus est merces bona in labore ipsorum. Sed ctiam ipsobus est merces bona in labore ipsorum. Sed ctiam ipsobus est merces bona in labore ipsorum. Sed ctiam ipsobus est merces bona dicit, Amen dico vobis, si, duo ex vobis convenerint super terram, de omnisque quamquique petierint, continget illis à Patre areo qui in calis est. Ubicunque enim fuerint duo aut tres collecti in Nomine meo, ego cum eis sum in medio ipsorum.

In Concilio Toletano quarto, (quod celebratum est Anno Do M. 633.) Can. 3.

Nulla pæne res disciplina mores ab Ecclesia CHRI-STI magis depulit, quam Sacerdotum negligentia, qui contemptis Canonibus ad corrigendos Ecclesiasticos mores Synodum facere negligunt. Ob boc à nobis universaliter desinitum est, ut, quia juxta antiqua Patrum decreta, bis in anno disficultas temporis sieri Concilium non sinit, saltem vel semel à nobis celebretur. Ita tamen, ut si causa sidei est, aut qualibet alia Ecclesia communis, generalis totius Hispania & Gallia Synodus convocetur: si verò nec de side, nec de sommuni Ecclesia utilitate tractabitur, speciale, erit Concilium uniuscujusque provincia, ubi Metropolitanus elegerit peragendum.

elesail fint grieflet it lewip tens

# CONCLUSIO HUIUS

IRENICI.

Hortatio Apostolica.

I. CORINTH. I. 10.

Hortor autem vos, Fratzes, per Nomen Domini nostri lesv Chaisti, vo idem loquamini omnes, & non sint inter vos schismata, sed sitis coagmentati in eadem mente, & in eadem sententia.

Precatio Apostolica.

DEUS autem patientie & consolationis, det vobis vt eodem animo inter vos mutuo affecti sitis secundum CHRISTVM IESVM.

> Δοξόλογία Apostolica. EPHES, 3, 20, 21.

Ei verò, qui potest insinita cum redundantia facere omnia super ea, qua petimus, aut mente concipimus, pro vi illa agente in nobis, sit gloria in Ecclesia, per Christva Issum, in omnes atates seculi seculorum: Amen

naticis, & propresentanting the confident course con

the ordered med based sector-man can bepti-

# ተመሰማ ተመሰማ ተመሰማ ተመሰማ ተመሰማ

Lege

Pag. 56. Lin. 23. prafidentia. p. 59. 1. 19. profligato. p. 8. 1. 6. Subjaceant, 1. 31. eligat, p. 141. 1. 17. 90pu Bay. in Marg. Part, 4. Num. 14. p. 143. l. 4. elucebit. p. 145. l. 18, Canon. 34. p. 168. l. 3. Rabano. p. 189. l. 2. confirmatio. p. 231. 1. 3. Aphthartodocitarum. 1. 4. arg. 17. p. 248. 1. 22. ad fignificandum. p. 249. l. 16. 15. p. 254. l. 1. fine. ip. 262. 1, 14. Hinc. p. 263. l. 1. geminam l, 2. inscribitur, p. 271. 1. 13. ilia. p. 279. & feqq usque ad 297 in titulo pag. De Papa Romano, p. 287. l. 31. Bonifacium, I. ult. quidem, p. 296. l. 30. Vide, p. 297. l. 11. vnus. p. 303. l. 25. ineptiis, p. 306. l. 9. fit, p. 331. l. 29. capita tegant, I, penult, infirmis. I, ult. eximamus, p. 336.1. antepenult, furfum fent. p. 337.1. 1. fubmove. ret, 1, 27. Incarnationis Dominica. p. 346. 1, 16, donum. p. 348. l. 1, over. p. 354. l. 13. fieret. p. 399. l. 27. tremendum. p. 403, 1.19 incumbere . p. 404. l. 28 vobis, p. 410. 1, 17, perregabit, p. 413, l. 20, obfirmatis, p. 435. l. ult. reli. tuere. Er ex, p. 438. 1, 22, Ego autem in te iperavi, p. 441, 1, 21. despecta, p. 446. l. 10, imbuunt,

P. 321, l. 23, omina. p. 331, l. 2, & fuper illud obtulerunt,

Reliqua lectoris judicio & benignitati relinquimus.

### Quadam transpolita fic reftitue.

PAG. 208. Adversus Luciferianos. Et qui hoc postea negarunt sieti restè posse, LVCIFERIANI, Schrimaticis, & propter obstinatam animositatem etiam Hæreticis annumerati sunt. AVGVSTINVS autem difertè scribit ordinem in ea hæresi acceptum in qua baptizatos recipimus, non esse iterandum, sed esse verum ordinem; Lib. 2. contra Epistolam Parmeniani, Cap. 13. Et eam Augustini doctrinam.

P.A.G. 251. & 252. Vt loquitur Damasus, Epist. 5. Quam expositionem confirmare videntur prima illa verba, Can. 10. ΛΝΤΙΟ C.Η. τες εν Τ κωμερις η Τ χώρερις, η τες καλεμίνες χωρεπισκόπες. Vbi procedem ponuntur hæ duæ descriptiones; nempe, 1. Qui sunt in vicis, vel pagis: 2. Er quass exegetice, vel qui Chorepiscopi nominantur, ut omnis Episcopus in villis sit Chorepiscopis. Er secundum hanc expositionem necesse erit dicere Concilium Laodicenum decrevisse, ut deinceps non constituerentur Chorepiscopi.

#### Omiffa vel addenda fuis locis infere

PAG. 151. Poft illa verba; SMTRNE Episcopum. infere: IRENEVS Episcopus Lugdunensis ait; Habemus annumerare eos, qui ab Apostolis instituti (unt Episcopi in Ecclesiis, & successores corum vique ad nos. Sed quoniam valde longum est omnium Ecclesiarum enumerare successiones. - Fundantes igitur & instruentes beati Anostoli [Perrus & Paulus] Ecclesiam [Romanam] LINO Fpisiopatum administranda Ecclesie tradiderunt. Hujus LINI PAVLVS in his que funt ad Timotheum Epistolis meminit. Succedit autemei Anacletus. Post eum tertio loco ab Apostolis Episcopatum fortitur Clemens, qui & vidit ipfos Apostolos, & sontulit cam eis: - Huic autem Clementi succedit Evariflus, & Evariflo Alexander, ac deinceps fextus ab Apostolis constitutus est Sixtus, & ab hoc Telesphorus, qui etiam gloriosissime Martyrium fecit, ac deinceps Hyginius , post Pius , post quem Anicetus. Cum autem successisset Aniceto Soter, nunc duodecimo loco Episcopatum ab Apostolis habet Eleutherius . -POLYCARPVS autem non folum ab Apostolis edo-Nnn Etus.

Aus, & conversatus cum multis ex eis, qui Do-MINVM nostrum viderunt, sed etiam ab Apostobis in Asia, in ea qua est Smyrnis Ecclesia constitutus Episcopus, quem & nos vidimus in prima nostra atate, multum enim perseveraverat, & valde senex gloriosissime & nobilissime Martyrium saciens exivit de hac vita. Hac Irenaus. Lib. 3. adversus Hareses. Cap. 3. Anianus Episcopus Alexandrinus, S. Marci Evangelista successor, sedit Annos 22. Et morientisuccessit Abilius, Anno quarto Domitiani Imperatoris; ut scribit Eusebius, Lib. 3. Hist. Cap. 17, 12. Sedit Abilius Annos 13. Ei successit Cerdo, Anno primo Trajani Imper. Euseb. Lib. 3. Hist. Cap. 26. 16. Vivebant adhuc beati Ioannes & Simon Apostoli.

PAG. 161. Pottilla verba; Sed hominum sunt manus, insere (Obvius & plane alius est sensus dextra societatis, Galat. 1. Distinguendum est inter την δηίθεσιν η χαρών & πεσουπερίκ, apud Paulum, ubi manus tribuuntur Presbyterio sive Presbyteris, & των & πεσουπερίκ χαρουπερίκ χαρουπεν, quam legitur Origines accepisse περίς των δηποποπων, ab Episcopis sive per impositionem manuum Episcoporum, apud Eusebium, Lib. 6. Historia Ecclesias. Cap. 17. κγ. Vbi Presbyterium significat ipsum gradum sive officium Presbyterale, & quod ibi χαροθεσία πεισθυτερίκ appellatur, id alibi Eusebius vocat χαροτενίαν περεσωτερίκ, Lib. 6. Cap. 13. κ. Nam discrimen est haud obscurum, ut patet ex collatione alterius loci apud Paulum, 2. Tim. 1. 6. Δρο η δηπθέσεως των χαρών με, per impositionem manuum mearum.)

PAG. 234. Politila verba; Remissionem consequentur. inferes per obedientiam, inquam, à CHRISTO quondam viatore præstitam. Nunc autem CHRISTVM non esse amplius in statu merendi, postquam viator esse desiit, docet Thomas, Part. 3. Quæft. 19. Art. 3. ad 1". vide eun-

dem, in 2'. 22. Quæft. 13. Art. 4. ad 2".

PAG. 248. Poftilla verba; de Missa, Cap. 1, insere: Dicebatur olim in sacris Isidis, λαοίς άφεσε, populis missio. Et indo mutuatos esse hunc morem Christianos ut dicerent, see, missa est, ait Polydorus Vergilius, Lib. 5. de rerum inventoribus. Cap. 12,

PAG. 267. Postilla verba, Episcopo Sanct-Andreano. insee.
Τείς πλιθικός & δημοσίοις τόπος καὶ ή των εκκλησιας κωῖν ωραγμάτων πυζις ακολυθείτω; id est, Civiles ac publicos Typos Ecclesiasticarum quoque rerum ordo

consequatur. Concil. quinisext. Can, 38.

PAG. 288. Poft illa verba, Concedit Concilium Chalcedo.

nense, infere. Episcopo Constantinopolitano.

PAG. 291. Postilla verba; Concilij Pisani, Anno 1499, insere. Vt notorius Schismaticus, notorius Hæreticus, & à fide devius. Concil. Pisan. Sess. 14.

PAG. 302. Postilla verba; Repræhensione digni sint, infere.

Gnosimachi &

# DEO Gloria.

